

تُصدر عن: شعبة التبليغ في قسم الشؤون الدينية - العدد (١٥٠) لشمر رجب الأصب سنة ٢٩٤٨هـ









#### إقرأ في هنا العند

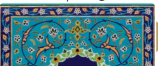
وقفة فقهية

أجزاء الصلاة وواجباتها (القراءة/ح٣) .....ص٦-٧



محاسن الكلم

كمال حجة الله عَزَّ وجَلَ على خلقه بولاية أهل البيت ﴿ ٢٠٠٠ ص١٠-١١ الحلقة الأولى



۰ مساجدنـــا

جامع عبد الله بن عباس....ص١٦\_١٣\_١٣



♦ عقائدنـــا

الإمامة (العلقة التاسعة والثلاثون)....ص11 19



متى ترانا ونراك

ضرورة قيام الدولة العالمية ودور العولمة في ذلك.....ص٢٠\_ ٢١



العَتِبُنْ لَعِلُونِ بُنَا لَلْقَالِيَكُنَا

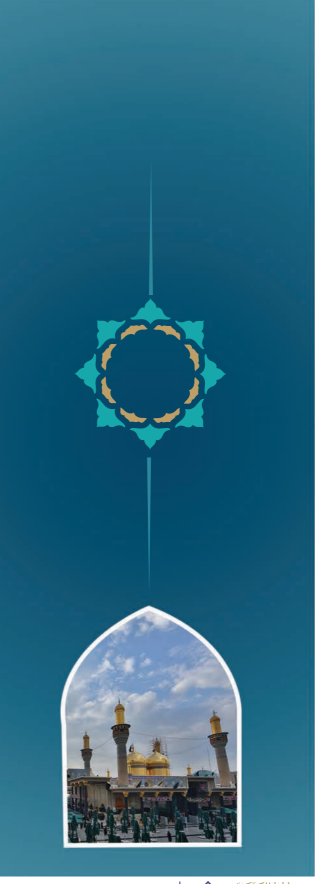




# كرام\_ات الإمام موسى بن جعفر التيالِا

قال شقيق البلخي: «خرجتُ حاجّاً في سنة تسع وأربعين ومائة، فنزلتُ القادسية (القادسية: بينها وبين الكوفة خسة عشر فرسخاً (معجم البلدانج ع ص٢٩١)) فبينا أنا أنظر الناس في مخرجهم الى الحج وزينتهم وكثرتهم، إذ نظرتُ الى شابِ حسن الوجه شديد السمرة نحيف، فوق ثيابه ثوب صوف مشتمل بشملة، في رجليه نعلان، وقد جلس منفرداً فقلت في نفسى: هذا الفتى من الصوفية، ويريد أن يخرج مع الناس فيكون كلًّا عليهم في طريقهم، والله لأمضينَّ إليه ولأوبّخنَّه، فدنوتُ منه، فلمّا رآني مقبلا نحوه قال: يا شقيق (اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ) فتركني وولَّي، فقلتُ في نفسي: إنَّ هذا الأمر عظيمٌ تكلَّم على ما في خاطري ونطق باسمي، هذا عبد صالحٌ لألحقنَّه وأسأله الدعاء وأن يحلَّلني مما ظننته به، فغاب عنِّي ولم أره.

فلم نزلنا واقصة، فإذا هو واقف يُصلّى،



فقلتُ: هذا صاحبي أمضي إليه واستحلّه، فصبرتُ حتى فرغ من صلاته، فالتفتَ إليَّ وقال: يا شقيق (وَإِنِّ لَغَفَّارٌ لِلِّن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ اهْتَدَى)، ثم قام ومضى وتركنى، فقلتُ: هذا الفتى من الأبدال قد تكلّم على سرّي مرتين.

فلها نزلنا زُبالة، وإذا أنا بالفتى قائم على البئر - وأنا أنظر اليه - وبيده ركوة يريد أن يستقي فيها الماء، فسقطت الركوة من يده في البئر فرمق الى السهاء بطرفه وسمعته يقول: أنت ربّي إذا ظمئت، وقوَّتي إذا طلبت طعاماً، ثم قال: اللهم الهي وسيدي، مالي سواك [سواها] فلا تعدمنيها. قال شقيق: فو الله لقد رأيت الماء ارتفع الى رأس البئر، والركوة طافية عليه، فمدّ يده وأخذها ملأى فتوضأ منها وصلى أربع ركعات، ثم مال الى كثيب رمل فجعل يقبض بيده ويجعل في الركوة ويجركها ويشرب، فأقبلت نحوه وسلمت عليه فرد علي السلام، فقلت أطعمني من فضل ما أنعم الله عليك، فقال: يا شقيق لم تزل نعم الله علي ظاهرة وباطنة فأحسن ظنك بربك، ثم ناولني الركوة، فشربت منها فإذا هو سويق سكر، فو الله ما شربت قط الذّ منه ولا أطيب فشبعت ورويت وأقمت أياماً لا أشتهي طعاماً ولا شراباً.

ثم لم اره حتى حطَطْنا بمكة، فرأيته ليلة الى جنب قُبّة الشراب في نصف الليل، وهو قائم يصلي بخشوع وأنين وبكاء، فلم يزل كذلك إلى طلوع الفجر، فلما أصبح جلس في مصلاه يُسبّح الله تعالى، ثم مال إلى حاشية الطواف فركع الفجر هناك، ثم صلّى فيه الصبح مع الناس، ثم خرج يريد الذهاب فخرجتُ خلفه أريد السلام عليه، وإذا بجماعة قد طافوا به يميناً وشمالا ومن خلفه ومن قدّامه، وإذا له حاشية وخدم وحشم وموالي وأتباع قد خرجوا معه فقلتُ لهم، من هذا الفتى؟ فقالوا: هو موسى بن جعفر بن محمّد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب. فقلتُ: لا يكون هذا اللّا لمثل هذا، ثم أنى انصر فت. (الفصول المهمة ص٣٢٥، ورواه الشبلنجي في نور الأبصار ص١٧٤ والصبان في اسعاف الراغين بهامش نور الابصار ص٢٢٦ وعمّد بن طلحة في مطالب السؤول ص٢٢٦ والسمهودي في جواهر العقدين ص٥٥ والحضرمي في وسيلة المآل ص٢٢٦ والقندوزي في بن طلحة في مطالب السؤول ص٢٢٦ والسمهودي في جواهر العقدين ص٥٥ والحضرمي في وسيلة المآل ص٢٢٦ والقندوزي في بنا علودة ص٢٦٥).



## أحزاء الصلاة وواجباتها

الجزء الرابع: القـــراءة/ح٣

#### وفق فتاوى سياحة آية الله العظمى السيد على الحسيني السيستاني (دام ظله الوارف)

وفق فتاوى ساحة آية الله العظمى السيد على الحسيني السيستاني (دام ظله الوارف)

ذكرنا في الاعداد السابقة أن الصلاة تشتمل على جملة من الأجزاء والواجبات وتحدثنا عـن النيـة، وتكبيرة الاحـرام، والقيام، والقراءة، وفي هذا العدد سوف نكمل الكلام عن القراءة ضمن الاسئلة التالية: القراءة الصحيحة

السوّال: هل يجب أن تكون القراءة في الصلاة بالشكل الصحيح؟

الجواب: تجب القراءة الصحيحة باداء الحروف وإخراجها من مخارجها على النحو اللازم في لغة العرب، كما يجب أن تكون هيئة الكلمة موافقة للأسلوب العربي، من حركة البنية وسكونها، وحركات الإعراب والبناء وسكناتها، وأما الحـــذف والقلب والإدغام والمــــــــ وغير ذلك فسيأتي الكلام فيها في الأسئلة الآتية.

السؤال: إذا شك في حركة كلمة أو مخرج حروفها فهل يجوز له قراءتها بالوجهين؟

الجواب: إذا شك في حركة كلمة أو مخرج حروفها لا يجوز أن يقرأها بالوجهين إلا إذا صدق على الآخر أنه قرآن أو ذكر ولو غلطاً، ولو اختار أحد الوجهين فإن انكشف أنه مطابق للواقع لم يعد الصلاة، وإلا أعادهـــا إذا كان مقصّراً في التعلم، وأما إذا كان ذلك لنسيان ما تعلمه في

أثناء الصلاة فلا تجب إعادتها عليه. السوّال: ما حكم من لا يتمكن من القراءة الصحيحة لسورة الفاتحة؟

الجواب: من لا يقدر على قراءة الحمد إلا على الوجه الملحون(الخطأ)، ولا يستطيع أن يتعلّم أجزأه ذلك إذا كان يُحسن منه مقداراً معتداً به، وإلا فالأحوط لزوماً أن يضم إلى قراءته ملحوناً قراءة شيء يحسنه من سائر القرآن وإلا فالتسبيح.

وأما القادر على التعلم إذا ضاق وقته عن تعلم جميعــه فإن تعلــم بعضه بمقــدار معتد بــه بحيث يصدق عليه (قرراءة القرآن) عرفاً أجرزاً ه ذلك، وإن لم يتعلم المقدار المذكور قرأ من سائر القرآن بذلك المقدار، وإن لم يعرف أجزأه أن يسبّح.

السوّال: ما حكم من لا يتمكن من القراءة الصحيحة للسورة؟

الجواب: السوورة تسقط عن الجاهل بها مع العجز عن تعلمها. الســـؤال: إذا كان يصلي مدة من الزمــن ويقرأ كلمة بشكل معين معتقدا انه هو الوجه الصحيح، فما هو حكم صلاته؟

الجواب: إذا اعتقد كون كلمة على وجه خاص من الإعراب أو البناء أو مخرج الحرف فصلى مدة على ذلك الوجه ثـم تبيّن أنه غلط صحـت صلاته، وإن كان الأحوط استحباباً إعادتها.

#### احكام التلاوة

الســـؤال: هل يجــب عند القــراءة مراعـاة احكام همــزة الوصل؟

الجواب: يجب حدف همرزة الوصل في الدرج مشل همرزة (الله) و (الرحمن) و (الرحيم) و (اهدنا) و غيرها، وكذا يجب إثبات همزة القطع مثل همزة (إياك) و (أنعمت)، فإذا أثبت الأولى أو حذفت الثانية بطلت الكلمة فيجب تداركها صحيحة. السؤال: هل يجب عند القراءة الوقوف بالسكون، وكذلك الوصل بالحركة، كا يُذكر في قواعد الوقف؟ الجواب: كلا، بل يجوز الوقوف بالحركة وكذلك الوصل بالسكون وإن كان الأحوط المستحباباً تركها، كما يجوز ترك رعاية الستحباباً تركها، كما يجوز ترك رعاية السؤال: هل يجب حال القراءة المد في مواضعه؟

١- أن يقع بعد الواو المضموم ما قبلها، أو الإلىف المفتوح الياء المكسور ما قبلها، أو الألىف المفتوح ما قبلها سكون لازم في كلمة واحدة مثل (أَثْحَاجُونِي) وفواتح السور كرض).
 ٢- أن تقع بعد أحد تلك الحروف همزة في كلمة

الجواب: يجب المد عند علماء التجويد في موردين:

واحدة مثل (جَاء) و (جيء) و (سُوء). ولا تتوقف صحة القراءة على المدفى شيء من الموردين، وإن كان الأحوط استحبّاباً رعايته ولاسيا في الأول، نعم إذا توقف عليه أداء الكلمة كها في (الضَّالِّينَ) حيث يتوقف التحفِّظ على التشديد والألف على مقدار من المد وجب مهذا المقدار لا أزيد. السوّال: هل يجب الإدغام إذا كان بعد النون الساكنة أو التنوين أحد حروف (يرملون)؟ الجواب: الأحوط استحباباً الإدغام إذا كان بعد النون الساكنة أو التنوين أحد حروف (يرملون)، على محمد وآلــه) يدغــم التنوين في الــواو، ويجوز ترك الإدغام في مثل ذلك مع الوقف وبدونه. السؤال: هل يجب في لام التعريف مراعاة احكام الله الشمسية والقمرية؟ الجواب: يجب إدغام لام التعريف (والتي تسمى

حينئذ بالسلام الشمسية) إذا دخلت على التاء والثاء والساد والساد والساد والساد والساء والزاء والساد والسام والنون، والصاد والضاد والطاء والظاء والسام والنون، ويجب إظهارها في بقية الحسروف (والتي تسمى حينئذ باللام القمرية)، فتقول في: (الله) و(الرحمن) و(الرحميم) و(السمراط) و(الضالين) بالإدغام، وفي (الحمد) و(العالمين) و(المستقيم) بالإظهار. السؤال: هل يجب الإدغام في الحرفين المتماثلين؟

الجواب: يجب الإدغام في مثل (مدّ) و(ردّ) مما اجتمع مثلان في كلمة واحدة، إلاّ فيها ثبت فيه جواز القراءة بوجهين، كقوله تعلل: [مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِينهِ] المائدة: ٥٤، ولا يجب الإدغام في مثل (اذْهَبُ بِكِتَابِي) النمل: ٢٨، مما اجتمع فيه المشلان في كلمتين وكان الأول ساكناً، وإن كان الإدغام أحوط استحباباً.

السؤال: هل يجوز في سورة الفاتحة أن اقصراً (ملك يوم الدين) بدلا من (مالك يوم الدين)، وقراءة (الصراط) بالسين؟ الجواب: نعم، تجوز قراءة (مالك) و(ملك)، كما يجوز في (الصراط) أن تقرأ بالصاد والسين.

السوّال: هل يجوز في سورة التوحيد أن أقرأ (كفُواً) بضم الفاء؟

الجواب: نعم، يجوز في (كفواً) أن يقرأ بضم الفاء وبسكونها، مع الهمزة أو الواو.

الســـؤال: ماهـــي الكيفيــة الصحيحة لقراءة ســورة التوحيــد مـع الوصل؟

الجواب: إذا لم يقف على (أحد) في (قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ) ووصله برالله الصمد) فالأحوط الأولى أن لا يحذف التنوين في (أحدُ الله الصمد) التنوين في (أحدُ الله الصمد) بضم الدال وكسر النون.

القراءة في المصحف الشريف

الســـؤال: هل تجوز قراءة الحمد والســورة في المصحف الشريف؟

الجواب: تجوز قراءة الحمد والسورة في المصحف الشريف في الفرائض والنوافل، وإن كان الأحوط استحباباً الاقتصار في ذلك على حال الاضطرار، ولا بأس بقراءة الأدعية والأذكار في القنوت وغيره في المصحف أو غيره.



قال تعالى:(وَاسْتَعِينُوا بالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ \* الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلاقُو رَبِّهمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ). سورة البقرة: ١٥-٢3

القرآن يحث على الاستعانة بالصبر والصلاة للتغلب بالمسؤولية. (الميزان: ج١٠ص ١٥٤) على الأهواء الشخصية والميول النفسية، فيقول تعالى: (وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ) ثم يؤكد أن هذه الاستعانة ثقيلة لا ينهض بعبئها إلا الخاشعون: (وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ).

أَنَّهُمْ مُلاقُو رَبِّهمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ).

كلمة يظنون من مادة ظن وقد تأتي بمعنى اليقين، وفي هذا الموضع تعني الإيمان واليقين القطعي؛ لأن الإيمان بلقاء الله والرجوع إليه، يحيي في قلب الإنسان حالة الخشوع والخشية والإحساس بالمسؤولية، وهذا أحد آثار تربية الإنسان على الإيمان بالمعاد، حيث تجعل هذه التربية الفرد ماثلا دوماً أمام مشهد المحكمة الكبرى، وتدفعه إلى النهوض بالمسؤولية و إلى الحق و العدل.

ويحتمل أن يكون استعمال الظن في الآية للتأكيد، وعن الإمام جعفر بن محمد الصادق الله أنه قال: بَيْوَنِ الْمِتَّقِينِ الْمُعْدِدِ (٥٣) لشهر رجب الأصب سنة ١٤٣٩هـ

أي أن الإنسان لو ظن بالآخرة فقط فظنه كاف لأن يصدّه عن ارتكاب أي ذنب؛ لأن الذين يمتلكون إيهانا باليوم الآخر حتى على مستوى الظن يحسون

ثمة منطلقان أساسيان للتغلب على الصعاب والمشاكل، أحدهما داخلي، والآخر خارجي.

أشارت الآية إلى هذين المنطلقين بعبارة الصبر والصلاة. فالصبر هو حالة الصمود والاستقامة وفي الآية التالية وصف للخاشعين: (الَّذِينَ يَظُنُّونَ والثبات في مواجهة المشاكل، والصلاة هي وسيلة الارتباط بالله حيث السند القوى المكين.

كلمة الصبر فسرت في روايات كثيرة بالصوم، لكنها لا تنحصر به حتما، بل الصوم أحد المصاديق الواضحة البارزة للصبر؛ لأن الإنسان يحصل في ظل هذه العبادة الكبرى على الإرادة القوية والإيمان الراسخ والقدرة على التحكم في الميول والرغبات. روى بعض المفسرين في تفسير هذه الآية: أن النبي ﷺ كان إذا أحزنه أمر استعان بالصلاة والصوم (مجمع البيان، الطبرسي: ج١، ص١٩٤).



(ما يمنع أحدكم إذا دخل عليه غمٌّ من غموم الدنيا أو إن المقصود الشهود الباطني والقلبي، لأن أن يتوضأ ثم يدخل المسجد فيركع ركعتين يدعو الله الإنسان يصل درجة كأنه يرى الله ببصيرته أمامه، فيهما، أما سمعت الله تعالى يقول: واستعينوا بالصبر بحيث لا يبقى في نفسه أي شك وترديد. والصلاة) (مجمع البيان، الطبرسي: ج١، ص١٩٤).

التوجه إلى الصلاة والتضرع إلى الله سبحانه يمنح والعبادة وتهذيب النفس في هذه الدنيا. وفي نهج الإنسان طاقة جديدة تجعله قادرا على مواجهة المشاكل. وفي كتاب الكافي عن الصادق إلى الكافي عن الصادق الله على الله الله عن الصادق الله الله عن الكافي عن الصادق الله الله الله الكافي الكافية الكافي شَيْءٌ فَزِعَ إِلَى الصَّلَاةِ ثُمَّ تَلَا هَذِه الآيَةَ: (واسْتَعِينُوا هل رأيت ربك؟ بِالصَّبْرِ والصَّلاةِ)). الكافي: ج٣، ص٤٨٠

نعم، الصلاة تربط الإنسان بالقدرة اللامتناهية التي لا وحين طلب ذعلب مزيدا من التوضيح قال الإمام الله: يقهرها شيء. وهذا الإحساس يبعث في الإنسان قوة لا تدركه العيون بمشاهدة العيان، ولكن تدركه وشهامة على تحدى المشاكل والصعاب.

ما هو لقاء الله؟

عبارة لقاء الله وردت مرارا في القرآن الكريم، وتعنى بأجمعها الحضور على مسرح القيامة. من البديهي أن المقصود بلقاء الله ليس هو اللقاء الحسى، كلقاء أفراد البشر مع بعضهم، لأن الله ليس بجسم، ولا يحده مكان، ولا يرى بالعين. بل المقصود مشاهدة آثار قدرة الله وجزائه وعقابه ونعمه وعذابه على ساحة القيامة، كما ذهب إلى ذلك جمع من المفسرين.

هذه الحالة قد تحصل للأفراد نتيجة الطهر والتقوى البلاغة نقرأ: أن ذعلب اليهاني وهو من فضلاء أصحاب الإمام علي بن أبي طالب إله ، سأل عليا

أجابه على الله: أفأعبد ما لا أرى؟!

القلوب بحقائق الأيمان (نهج البلاغة، الكلام ١٧٩).

هذا الشهود الباطني ينجلي للجميع يوم القيامة، ولا يبقى أحد إلا وقد آمن إيهانا قاطعا، لوضوح آثار عظمة الله وقدرته في ذلك اليوم. الامثل: ج١، ص ۱۹۳ – ۱۹۰





١ - عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ الْعِجْلِيِّ قَالَ سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ( إِلاَ ) عَنْ قَوْلِ اللهَ عَزَّ وجَلَّ : ( اتَّقُوا الله وكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ) قَالَ: (إِيَّانَا عَنَى).

٢ - عَن ابْن أَبِي نَصْر عَنْ أَبِي الْحَسَن الرِّضَا (ﷺ) قَالَ: سَأَلْتُه عَنْ قَوْلِ اللهَّ عَزَّ وجَلَّ: (يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله وكُونَنُوا مَعَ الصَّادِقِينَ)، قَالَ: (الصَّادِقُونَ هُمُ الأَئِمَّةُ والصِّدِّيفُ ونَ بطَاعَتِهم،).

٣ - عَنْ سَعْدِ بْنِ طَرِيفٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ (١٤) قَالَ رَسُولُ اللهَ (١٤٤): (مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَحْيَا حَيَاةً تُشْبه حَيَاة الأَنْبِيَاءِ، ويَمُوتَ مِيتَةً تُشْبِه مِيتَةَ الشُّهَدَّاءِ، ويَسْكُنَ الْجِنَانَ الَّتِي غَرَسَهَا الرَّحْمَنُ، فَلْيَتَ وَلَّ عَلِيّاً ولْيُوالِ وَلِيَّه، ولْيَقْتَـدِ بِالأَئِمَّـةِ مِـنْ بَعْدِه، فَإِنَّهُمْ عِتْرَقِي خُلِقُـوا مِنْ طِينَتِـي، اللَّهُـمَّ ارْزُقْهُمْ فَهْمِـي وعِلْمِي، ووَيْـلُ لِلْمُخَالِفِينَ لَمُمْ مِنْ أُمَّتِي اللَّهُمَّ لَا تُنِلْهُمْ شَفَاعَتِي ).

قال (ﷺ): (مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَحْيَا حَيَاةً تُشْبِهِ حَيَاةَ الأَنْبِيَاءِ)، في دوام الاستقامة في الدنيا من جميع الجهات. وقال(ﷺ): (ويَمُوتَ مِيتَةً تُشْبِه مِيتَةَ الشُّهَدَاءِ)، في الاتَّصاف بالسعادة في الآخرة من جميع الوجوه.

وقوله (ﷺ): (ويَسْكُنَ الْجِنَانَ الَّتِي غَرَسَهَا الرَّحْمَنُ)، المراد بغرسه إيّاها إنشاؤها بقول (كن) وتشبيهاً له بالغرس المعهود بقصد التقريب والإيضاح، وفي لفظ (الرَّحْمَنُ) إشارة إلى أنَّ إنشاءها برَّحمته عزوجل، لا لأَجِلِ الاستحقاق، وذلك لدلالة الرِّوايات على أنَّ أحداً لا يدخل الجنَّة بالاستحقاق وإنَّما يدخلها بيون المتقين المعدد (٥٣) لشهر رجب الأصب سنة ١٤٣٩هـ

بالتفضّل والمنّة.

وقال (﴿): (فَلْيَتَوَلَّ عَلِيًّا وَلْيُوَالِ وَلِيَّه، ولْيَقْتَدِ بِالأَئِمَّةِ مِنْ بَعْدِه)، فإن كمال حجته -تعالى اسمه - على خلقه تتجلى بولاية على والأئمة (﴿٤) من أهل بيت الرحمة والعصمة من بعده، فإن الدين قائم على التولي والتبري. ثم قال (ﷺ): (فَإِنَّهُمْ عِتْرَقِي خُلِقُوا مِنْ طِينَتِي اللَّهُمَّ ارْزُقْهُمْ فَهْمِي وعِلْمِي)، عترة الرَّجل: نسله ورهطه الأَدنون، والطينة: إلخلقة والجبلة والأصل، والفهم: العلم، يقال: فهمت الشيء فها أي علمته.

وقد يراد به جودة الذِّهن وشدَّة ذكائه وهو المراد ههنا لذكر العلم بعده.

ثم قال (على): (ووَيْلُ لِلْمُخَالِفِينَ لَحُمْ مِنْ أُمَّتِي) والويل: كلمة العقاب، وواد في جهنّم لو أرسلت إليه الجبال لذابت من حرّه، والمراد بالأمّة: الأمّة المجيبة بقرينة الإضافة وتخصيص مخالفتهم بالعترة.

الشرح:

قال (﴿): (اسْتِكُمَالُ حُجَّتِي عَلَى الأَشْقِيَاءِ مِنْ أُمَّتِكَ)، لله تعالى حجّة على جميع الأشقياء من هذه الأُمّة، بحيث لا يكون للمحجوج معذرة ولا وسيلة يدفع بها حجّته عزوجل، وكهال حجّته عليهم بترك ولاية علي والأوصياء من بعده (ﷺ): وأمّا من لم يتركها واعتقد بها فله وسيلة عظيمة يدفع بها عن نفسه، نظير ذلك أنّ من أساء أدبه معك و تعرّض لعقوبتك ثمّ جاءك معتذراً بأنّه أتى بأحبّ الأشياء عندك فإنّه يدفع بتلك الوسيلة عن نفسه استحقاق عقوبتك.

وقوله ( الله على جميع الأُمّة بعد النبيّ ( الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله والله على الله على ا

وقوله ( الله عنه الله عنه عنه فضل الله عنه فضلك فمن أنكر فضله م عن فضلك فمن أنكر فضله م، فقد أنكر فضلك ومن أنكر فضلك فقد استكمل حجّتى عليه.

وقوله (هِ): (وقَدْ أَجْرَى اللهَ عَزَّ وجَلَّ فِيهِمْ سُنتَكَ وسُنَّةَ الأَنْبِيَاءِ قَبْلَكَ) السنّة: الطريقة، والمراد بها العلم والإرشاد.

وقوله (الله عنه الله على على عِلْمِي مِنْ بَعْدِكَ) شبّههم بالخزّان في الحفظ والضبط والمنع والإعطاء والأعانة كما هو شأن الخزّان.

وقوله (ﷺ): (وأَخْلَصْتُهُمْ)، أي جعلتهم خالصاً لنفسي، بريئاً من كلّ عيب.



مسجد عبد الله بن

يعد مسجد عبد الله بن عباس (رضى الله عنه) من أشهر مساجد مدينة الطآئف الجبلية، وأنشع عام ٩٢هـ، وسمى بذلك لأنه يقع بجوار مقرة حير هذة الأمة وفقيهها الصحابي الجليل عبدالله بن عباس (رضى الله عنه).

يقول المؤرخ عيسى القصير: (أحب ابن عباس التنقل بين الشام والمدينة المنورة والطائف لنقل العلوم الدينية وتعليمها للناس إلا انه أحبّ الطائف لقرما من مكة المكرمة، واستقربها حتى وافته المنية عام ٦٨ هــ، ودُفن فيها في الجهة التي تقع أمام مصلى النساء حاليا، وبُني بعد ذلك المسجد حوله وسمى باسمه).

قصة قبر ومقترة عبد الله بن العباس ظل قبر الصحابي عبدالله بن عباس (رضي الله عنه) ۱۰۰۰ عام تقریبا داخل مسجد عبد الله بن عباس في محافظة الطائف، ولكن المسجد هُدم عام ١٣٧٨هـ، واستُؤنفت فيه الصلاة بعد ثلاثة أعوام من بنائه من جديد، هذا الوضع المستحدث غير مكان القبر من داخل المسجد إلى خارجه، وتحديدا خلف مكتبة عبدالله بن عباس من الجهة الغربية، ويؤكّد الباحث في التاريخ عيسي علوى القصير: (إن قير الصحياني الجليل عبد الله بن العباس (رضى الله عنه) كان عليه تابوت أخضر وستارة خضراء وشباك حديدي مثلها كان في مساجد المدينة)، ويؤكّد القصير (إن حير الأمة وترجمان القرآن، عبد الله بن عباس( الله عنه الطائف عام ٦٨ من الهجرة، في أيام عبد الله ابن الزبر). دور المسجد:

كان المسجد- كما يذكر القصير في كتابه «الطائف القديم» - يؤدى دوره منذ تأسيسه حيث تقام فيه الجمعة والجاعة، كما انه عامر بحلقات التدريس في علوم القرآن والحديث والفقه منذ القِدم، فكأن يضم حلقات تحفيظ القرآن وسبقته الكتاتيب لتعليم الأولاد والأطفال مبادئ القراءة والكتائة وحفظ القرآن.

#### البناء والعمارة:

تم بناء مسجد عبد الله بن عباس (رضي الله عنه) في الطائف في عام ٥٩٢هم، في عهد الخليفة العباسي الناصر لدين الله أبي العباس أحمد بن المستضيء، وجُددت عمارة المسجد مرات كثيرة خلال القرون الماضية.

يقول عيسى القصير: (بان المسجد قديما وفي عهد الأشراف - حكام الحجاز سابقا - كان صغير المساحة مبنيا كغيره من المباني بالحجارة، وأرضه تراب وعليه مئذنة عثمانية الزخرفة)، ويقول: (جددت عارة المسجد في العهد العثماني مرات عدة، وفي العهد السعودي أمر الملك سعود عام ١٣٧٨هـ بعمارة المسجد عرارة كاملة، وإعادة بناء مناراته وأبوابه حيث تم الانتهاء من عملية البناء عام ١٣٨١هـ، والتوسعة الأخرى والتي هي عليه حاليا كانت في مطلع عهد الملك فيصل حيث بلغت مساحة المسجد ما يقارب ١٥ ألف متر مربع).

#### وصف المسجد وملحقاته:

يحتوي المسجد على المصلّى الرئيسي للرجال في الطابقين الأرضي والميزانين ويتسع لـ (١١,٣٠٠) مصلية. مصلّ، ومصلّى للنساء في طابق الميزانين يتسع لـ (١٠٠٠) مصلية.

أما مُلحقات المشروع، فتتكون من مواقف للسيارات وهي في طابقين تحت الأرض، كما تم توفير مواقف للسيارات في السيارات في الساحات المحيطة بالمسجد. بالإضافة لدورات المياه والتي تحتوي على (٢٣٩) وحدة صحية و(٧١) صنبوراً للوضوء..

وبجوار المسجد مبنى المكتبة والذي يتألف من طابق قبو وطابق أرضي وثلاثة طوابق علوية، وتحتوي المكتبة على صالات للمطالعة العامة والمطالعة السمعية والبصرية والإلكترونية والفهارس، وصالات محاضرات، وايضا يقع بجوار المسجد مبنى مغسلة الموتى ويحتوي على قسمين قسم للرجال، وقسم للنساء.

وبنيت بجوار المسجد منازل ودور سكن ودكاكين مما أدى إلى إنشاء الأزقة من حوله.

#### عبد الله بن عباس في نظر الشيعة:

عبد الله بن عباس هو ابن عم النبي ( على )، وابن عم الامام على بن أبي طالب ( على )، وهو من اصحاب النبي ( على و الحسن ( على ).

إنْ عبد الله بن عباس محدوح لدى الإمامية فلا يمكن القول بتضعيف لعدم الدليل على ذمّه أو القدح به، ومن كلمات بعض اعلام الامامية في حقه:

١- قال العلامة الحلي (ك): (عبد الله بن العباس من أصحاب رسول الله (ك) كان محباً لعلي (ك) وتلميذه، حاله في الجلالة والاخلاص لأمير المؤمنين (ك) أشهر من ان يخفى). الخلاصة: ص١٩٠.

٢- وقال ابن داود (١٤): (عبد الله بن العباس (١٤) حاله أعظم من أن يشار إليه في الفضل والجلالة ومحبة أمير المؤمنين (١٤)، وانقياده له). رجال ابن داود: ص٨٦٤.

٣- وقال التستري (﴿) بعد أن ذكر جملة من مواقفه مع اعداء أهل البيت (﴿)، لو قيل: إن هذا الرجل أفضل رجال الاسلام بعد النبي (﴿) والأئمة الاثني عشر (﴿) وحمزة وجعفر (رضي الله تعالى عنها) كان في محله). القاموس: ٢٠، ص٤٩٠.

٤ - وقال السيد الخوئي (١٤) في: (والمتحصل مما ذكرنا ان عبد الله بن عباس كان جليل القدر مدافعاً عن أمبر المؤمنين (١٤)). معجم رجال الحديث: ج١١، ص٢٥٦

وبنفس هذا الكلام ذكره كل من ترجم له، ارجع الى: (١) رجال الطوسي: ٢٥٢، (٢) منتقى المقال: ١٩٧، (٣) رجال الكشي: ١٠٢، (٤) رجال ابن طاووس: ٢٣٠، (٥) الدرجات الرفيعة: ١٠٢.

ولكن ولأجل مواجهة ابن عباس لأعداء أهل البيت ( الله عبرض للمطاعن من قبل اعداءهم، وهذا دائها جزاء المقتفى والمتبع لعلى وآل على ( الله على ال



آداب التعامل معالاشهر الهجرية وأيامها



من المؤسف حقا أن يعدل المسلمون أكثرهم اليوم عن التاريخ الإسلامي الهجري إلى التاريخ الميلادي الذي لا يمتُّ إلى دينهم بصلة، فتاريخ أية أمة هو رمز وشعار لها وله دلالات تحمل معاني الاعتزاز بأيام هذا التاريخ، ولذلك نجد أن اليهود عظموا زمن موسى (على) فأرّخوا أحداثهم من زمن نبوته، والنصاري عظموا ميلاد عيسى ( الله عنه على الله عنه من زمن ميلاده، و كل أمة من الأمم تحرص على التمسك بالتأريخ الذي له صلة بمعتقداتها وحضارتها...، وعندما تكون الأمة مغلوبة متأثرة بغيرها فإنها تعتمد على تأريخ غيرها من الأمم، ولذلك فإن على المسلمين التمسك بالتأريخ الهجرى، إذ أن التمسك به في الحقيقة تمسك بجزء من خصائص الشخصية الإسلامية.. و لأنَّ التأريخ الهجري تأريخ مرتبط بالدين الإسلامي، فالأشهر القمرية مواقيت للناس والحج والصوم وعِلَدَة الطبِلاق ومُلِدَة الجِلدَاد والأشهر الحرم، كما قال تعالى: (يَسْأَلُونَكَ عَن الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ) البقرة: ١٨٩.

وقباً لسبحانه: (هُو اللَّذِي جَعَلَ الشَّهْسَ ضِيَاء وَالْقَمَرَ نُوراً وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ) سورة يونس:٥.

وقل عزوجل: (إِنَّا عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ الله اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ الله يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّينُ القَيَّمُ) التوبة:٣٦.

إن من أكبر الجنايات على الهوية الإسلامية أن يستبدل بتأريخها الديني تأريخًا أجنبيًّا عن دينها وثقافتها، بل ذلك امتداد لطمس هذه الهوية، والارتماء في أحضان التبعية.

فينبغي الاعتراز بالثوابت والموروثات الدينية والثقافية - والتي منها التأريخ الهجري - إبقاء على كيان الأمة، ولا بد من الالتفات إلى ما يلى:

١- يلزم إحياء السنة القمرية والتاريخ الهجري فإن ذلك مما يساهم على المحافظة على الإسلام وتوحيد كلمته وذلك من خلال التعامل بالتأريخ الهجري في كل مؤسسات المجتمع الإسلامي التعليمية والاقتصادية والإعلامية وغرها.

٢- إحياء المناسبات الدينية المهمة في المساجد والحسينيات والبيوت والأماكن العامة، مثل أيام مواليد ووفيات الأئمة المعصومين ( الله عنه والعظهاء الذين خدموا الإسلام، والمناسبات الأخرى، كعيد الغدير،

والفطر، والأضحى، وأيام عاشوراء وغيرها. - الإلتزام والتقيد قدر الإمكان بها ورد عن أئمتنا ( عن الإمام الصادق الشهر فعن الإمام الصادق ( عن ):

أول يوم من الشهر: سعد يصلح للقاء الأمراء وطلب الحوائج والشراء والبيع والزراعة والسفر. الثاني منه: يصلح للسفر وطلب الحوائج.

الثالث منه: ردى لا يصلح لشي جملة.

الرابع منه: صالح للتزويج ويكره السفر فيه.

الخامس منه: ردئ نحس.

السادس منه: مبارك يصلح للتزويج وطلب الحوائج.

السابع منه: مبارك مختار يصلح لكل ما يراد ويسعى فيه.

الثامن منه: يصلح لكل حاجة سوى السفر، فإنه يكره فيه.

التاسع منه: مبارك يصلح لكل ما يريده الإنسان، ومن سافر فيه رزق مالا ويرى في سفره كل خير. العاشر: صالح لكل حاجة سوى الدخول على السلطان. ومن فر فيه من السلطان اخذ. ومن ضلت له ضالة وجدها. وهو جيد للشراء والبيع. ومن مرض فيه برئ.

الحادي عشر: يصلح للشراء والبيع ولجميع الحوائج وللسفر ما خلا الدخول على السلطان. وإن التواري فيه يصلح.

الثاني عشر: يوم صالح مبارك، فاطلبوا فيه حوائجكم واسعوا لها، فإنها تقضى. الثالث عشر: يوم نحس مستمر فاتقوا فيه جميع الأعمال. الرابع عشر: جيد للحوائج ولكل عمل.

الخامس عشر: صالح لكل حاجة تريدها، فاطلبوا فيه حوائجكم، فإنها تقضى.

السادس عشر: ردئ مذموم لكل شئ.

السابع عشر: صالح مختار، فاطلبوا فيه ما شئتم، وتزوجوا وبيعوا واشتروا وازرعوا وابنوا وادخلوا على السلطان في حوائجكم فإنها تقضى.

الثامن عشر: محتار صالح للسفر وطلب الحوائج ومن خاصم فيه عدوه خصمه وغلبه وظفر به بقدرة الله.

التاسع عشر: مختار صالح لكل عمل، ومن ولد فيه يكون مباركا.

العشرون: جيد نختار للحوائج والسفر والبناء والغرس والعرس والدخول على السلطان يوم مبارك بمشية الله.

الحادي والعشرون: يوم نحس مستمر.

الشاني والعشرون: مختار صالح للشراء والبيع ولقاء السلطان والسفر والصدقة.

الثالث والعشرون: ختار جيد خاصة للتزويج والتجارات كلها والدخول على السلطان. الرابع والعشرون: يوم نحس مشئوم.

الخامس والعشرون: ردئ مذموم يحذر فيه من كل شع.

السادس والعشرون: صالح لكل حاجة سوى التزويج والسفر. وعليكم بالصدقة فيه، فإنكم تنتفعون به.

السابع والعشرون: جيد مختار للحوائج ولكل ما يراد ولقاء السلطان.

الثامن والعشرون: ممزوج.

التاسع والعشرون: مختار جيد لكل حاجة ما خلا الكاتب، فإنه يكره له ذلك، ولا أرى له أن يسعى في حاجة إن قدر على ذلك، ومن مرض فيه برئ سريعا. ومن سافر فيه أصاب مالا كثيرا.

الثلاثون: مختار جيد لكل شيء ولكل حاجة من شراء وبيع وزرع وتزويج. ومن مرض فيه برئ سريعا. ومن ولد فيه يكون حليا مباركا ويرتفع أمره ويكون صادق اللسان صاحب وفاء. (مكارم الأخلاق: ص٤٧٤).



قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب 🏨

### (البُخل جامعٌ لمساوئ العيوب، وهو زمَامٌ يُقاد به إلى كل سوء)

نهج البلاغة، محمد عبدة، جَ٤، ص٩١٥، ح٣٧٨

البخل صفة ذميمة موجبة لهوان صاحبها ومقته وازدرائه، وقد عابها الإسلام وحذر منها تحذيرا رهيبا، وإن الامساك لا يجدي البخيل نفعاً، وإنها ينعكس عليه إفلاساً وحرماناً، قال تعالى: (هَا الْغَنِكِيُّ وَأَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ...) سورة محمدٌ:٣٨

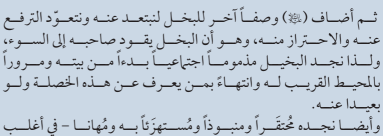
فعلى الانسان القضاء على البخل لأنه يذهب بصاحبه إلى الهلاك، وقد حارب الدين الإسلامي بمحاربة هـذه الصفـة، فوعـد الله تعـالي الذيـن يبخلـون بــا اتاهــم مــن خــيرات، وأمــوال ويكتنزونهــا ولا يظهرونها للناس ولا ينفقونها على من هو أحوج إليها منهم، ومن يأمر الناس بالبخل، أن سيعذبهم على بخلهم، وعلى فعلهم هذا اشد العذاب، حيث قال الله تعالى: (الَّذِينَ يَبْخُلُونَ وَيَأْمُــرُونُ النَّــاسَ بِالْبُخْــل وَيَكْتُمُــونَ مَــا آتَاهُــمُ اللهُ مِــنْ فَضْلِــهِ وَأَعْتَدْنَـا لِلْكَافِرِيــنَ عَذَابًــا مُهِينًــا).

فالبخل يقود صاحبه الى المساوئ والعيوب، كما ورد في قول الامام على (البخل جامعٌ لمساوئ العيوب، وهو زمام يُقاد به إلى كل سوء) نهج البلاغة، محمد عبدة، ج٤، ح٣٧٨، ص٩١ ففي هذا الحديث دعوة إلى تعويد الإنسان نفسه على الترقع عن البخل؛ لأنه حالة مذمومة وسيَّتُه التأثير، فإن الإمساك والشح عن الإنفاق والصرف لـ آثار سيئة كثيرة، منها:

- ١ الكذب على الناس خوفاً منهم أن يطلبوا منه المساعدة؛ خشيةً على ماله من النفاذ.
- ٢- البخل يحرّض على كسب المال بكل الوسائل حتى ولو من الطرق غير المشروعة.
  - ٣- الحرص على جمع المال، والتقتير في الصرف على النفس أو العيال.
  - ٤- التجرّي على التّهاون في إخراج الحق الشرعى المترتب بحسب نوعية المال.
- ٥- الظهور بمظهر البائس المُعْدَم فكأنّه يشكو ربّه إلى الناس بينها قد تفضل تعالى عليه بها يرفع عنه هذه الضائقة المصطنعة
  - ٦- التكلم على الآخرين بالباطل واتهامهم بالإتلاف والإسراف وعدم العقلانية في التصرف.
- ٧- الحسد. ٨- الحقد. ٩- التفتيش وراء الناس بها لا يُحبُّون أن يعلمه أحد من صرف وإنفاق،

فالإمساك والشح بجمعها لهذه الخصال وغيرها، صارا مجمعا لقبائح الأفعال والأقوال التي هـي مسـاوي العيـوب (المسـاوئ: جمـع المُسَـاءة: القبيـح مـن الفعـل أو القـول. المنجـد: ص٣٦١ مـادة (ساء))، ولابد من التمعّن في قوله ١٠٤ (مساوئ العيوب) فإنه أتى بالمضاف والمضاف إليه مع أن العيوب لوحدها منقصة يبتعد عنها العاقل المتدين، فكيف إذا كان العيب سيِّئاً إلى هذه الدرجة، وذلك لأن غالب بني الإنسان متصف بعيب - وهو لغة (النقيصة)-سواء في الخَلْق والمظهر الخارجي أو الأخلاق والطباع، ولكن مع تفاوت في درجات العيب فقد تتضاءل نسبة العيب في حالية بينها تتركز في حالة أخرى فتكون عندئن من مساوئ العيوب كها في البخل





الحالات إلّا إذ كان عنوانه الاجتماعي يحفظه مؤقتا وإلّا فهو في معرض الإهانة في غيابه ولا يُرتاح إلى وجوده، ولا يُقدّر، ولا يُصغى لقوله لأنه متهم فيه بأنه تحت تأثير البخل. نعم، قد توجد استثناءات لكنها موقوتة ومحدودة جداً لوجود الحالة الاجتماعية المعينة وإلّا فالناس عموماً لا يرتاحون للبخيل ويذمّونه ولا ينفتحون عليه مهما كان قدره إلّا بمقدار الضرورة التي يحتّمها -النفاق الاجتماعي - والمجاملات العرفية. المصدر: أخلاق الامام على (على)، السيد محمد صادق

ومن أسباب البخل، الخوف من الفقر، وهذه من نزعات الشيطان، الذي يزين له حب اكتناز المال، وجمعه، وعدم انفاقه على من هو احق به منه، خوفا على نفسه من أن يقع في الفقر لكن هو واقع في الفقر، لأنه لا ينفق من ماله حتى على نفسه ولكن لا يعلم بذلك، فيعيش حياته كأنه فقيرٌ لا يملك قوت يومه، لكن سيحاسبه الله في الاخرة حساب الغني، كما في قول أمير المؤمنين ( الله في الله خيل يَسْتَعْجِلُ الْفَقْرَ الَّذِي مِنْهُ هَرَبَ، وَيَقُوتُهُ الْغِنَى اللّذِي إِيَّاهُ طَلَبَ، فَيَعِيشُ فِي الدُّنْيَا عَيْشَ الْفُقَرَاء، وَكُاسَبُ فِي الْاَخِرَةِ حساب الأَغْنِياء) نج البلاغة، محمد عبده، ح١٢٦، ص٢٩

والبخل وإن كان ذميها مقيتا، لكن تختلف صوره وأبعاده، فأقبح صوره وأشدها إثها هو البخل بالفرائض الألهية التي أوجبها الله على المسلمين، كالخمس والزكاة والحج والجهاد، وهذا اقبح البخل كها في قول الامام على (ﷺ): (البخل بإخراج ما افترضه الله سبحانه من الاموال اقبح البخل). غرر الحكم ودرر الكلم، عبد الواحد الامدي التميمي، ح٢٥٥٣ ص١٠١٠

وابخل الناس من بخل بالسلام، ووردت فيه الكثير من الاقوال للرسول ولأهل بيته الاطهار (هي) حيث قال رسول الله (هي): (ان أبخل الناس من بخل بالسلام) روضة الواعظين، الفتال النيسابوري، ص٥٩٩

وإن البخل يجعل الشخص بعيداً عن الله سبحانه وبعيداً عن الجنة، بعيداً عن المجتمع والناس، لكن بخله يقربه من النار، كما روي عن جعفر بن محمد عن أبيه، عن آبائه عليهم السلام قال: قال رسول الله عليه: ((...البخيل بعيد من الجنة بعيد من الناس قريب من النار)). ميزان الحكمة، ١٠٥ ص ٢٣٣





تقدم فيم مضى ذكر بعض طوائف الروايات الدالة على ولادة الامام المهدي (على)، والآن نذكر الطوائف المتبقية: \_

الطائفة الثالثة: \_الاخبار التي دلَّت على غيبتهِ بعد تسلمه زمام الامامة وهي روايات مستفيضة نذكر أُثنين منها: \_

الأولى: -عن زُرَارَةَ قَالَ سَمِعْتُ أَبًا عَبْدِ اللهُ (إله) يَقُول (إِنَّ لِلْغُلَامِ غَيْبَةً قَبْلَ أَنْ يَقُومَ قَالَ الا وي. عن رزاره عن سيس بب المعنى الله الله عنه الله عنه أنه أَمَّ قَالَ: يَا زُرَارَةُ وَهُو اللَّنْ َظُرُ وَهُو اللَّنِهِ اللهُ عَلَى بَطْنِه ثُمَّ قَالَ: يَا زُرَارَةُ وَهُو اللَّنْ َظُرُ وَهُو اللَّنَظُرُ وَهُو اللَّنِهِ فَي اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّ يَقُـولُ إِنَّـهَ وُلِـدَ قَبْـلَ مَـٰوْتِ أَبِيـه بِسَـنَتَيْنِ وهُـوَ الْمُنْتَظَـرُ غَـٰيْرَ أَنَّ اللهُ تَحَـزَّ وجَـلَّ يُحِـبُّ أَنْ يَمْتَحِـنَ الشِّيعَةَ فَعِنْدَ ذَلِكَ يَرْتَابُ اللَّبِطِلُّونَ...) (الكافي:ج١،ص٣٣٧)

الشاني: ـعن مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله ( إِنْ ) يَقُولُ (إِنْ بَلَغَكُمْ عَنْ صَاحِب

الطائفة الخامسة: - الاخبار التي ذكرت بان الارض لا تخلو من حجة، منها عن سليان بن مهران الأعمش، عن الصادق، عن أبيه محمد بن على، عن أبيه على بن الحسين (على)، قال: (.. ولم تخل الأرض منذ خلق الله آدم من حجة لله فيها، ظاهر مشهور، أو غائب مستور، ولا تخلو إلى أن تقوم الساعة من حجة لله فيها، ولولا ذلك لم يعبد الله، قال سليان: فقلت للصادق (ه): فكيف ينتفع الناس بالحجة الغائب المستور؟ قال: كي ينتفعون بالشمس إذا سترها السحاب) (الأمالي، الشيخ الصدوق: ص٢٥٢\_٢٥٣). ومنها (قال أحمد بن إسحاق أحد خواص الإمام العسكري وأصحابه المقرّبين الكبار: دخلت على أبي محمد العسكري ( إلى الله عن أريد أن أساله عن الخلف بعده فقال لى مبتدئاً: يا أحمد بن إسحاق إِنَّ الله لم يخل الأرض منذ خلق آدم وُلا يخليها إلى أَنْ تقوم الساعة من حجّة لله على خلقه، به يدفع البلاء من أهل الأرض، وبه ينزل الغيث، وبه يخرج بركات الأرض، فقلت: ييا بين رسول الله "

فمن الإمام والخليفة بعدك؟ فنهض (إلا) مسرعاً فدخل البيت ثمّ خرج وعلى عاتقه غلام كأنّ وجهه القمر ليلة البدر من أبناء ثلاث سنين...) (سيرة الأئمة: مهدي البيشوائي: ج١، ص٧٥٥)

رسيرة الأئمة: مهدي البيشوائي: ج١، ص٧٨٥)
(وهذه الرواية ممكن ان تلحق بالطائفة الأولى التي ذكرناها في العدد السابق) الطائفة السادسة: \_الاخبار التي نقلت مراسلته (إ) مع الشيخ المفيد (إ) ومن تلك الرسائل (.... إنّا غير مهملين لمراعاتكم، ولا ناسين لذكركم، ولي ناسين لذكركم، ولي ذلك لنزل بكم السلأواء، واصطلمكم الأعداء، فاتقوا الله جلّ واصطلمكم أبلاك فيها من قدنة قد أنافت عليكم، يهلك فيها من أحرك من حمّ أجله، ويحمى عنها من أحرك أمله، وهي أمارة لأزوف حركتنا، والله متمّ نوره ومباثتكم بأمرنا ونهينا، والله متمّ نوره ولو كره المشركون) (الامام المهدي (عج) من الهدي (عج) من

ومضافاً إلى الطوائف السابقة يمكن أن يؤيد الاستدلال على ولادته (إلا) بيا يُتناقل عن العلاء، وعن المؤمنين الثقات من اللقاء به (إلا) ولها قصص كثيرة، نكتفي بهذا القدر من الاخبار وفيا يأتي نتعرض لبعض البحوث التي تخص غيبته (إلا) إنّ شاء الله تعالى.



### ضرورة قيام الدولة العالمية ودور العولمة في ذلك

كان المجتمع الإنساني في بداياته الأولى يعيش ببساطة في علاقاته الاجتماعية والتجارية نتيجة لبدائيته وبساطة عيشه، إلا أنه بمرور الزمان، وباتساع المجتمع الإنساني وتمـدّده، وتعـدّد حاجاتـه، وتعقيـد علاقاتـه بـدأ قيام نظام اجتماعي يرتب علاقات الناس، وينظّم شــؤون حياتهــم، ويحــل المشــاكل التــي تنتابهــم، وهــو ضرورة إنسانية لا مفر منها. ونتيجة لهذه الضرورة أخـذت بـوادر تشـكيل الدولـة والنظـام تبـدو شـيئاً فشـيئاً في المجتمع الانساني، ومرّت بمراحل عديدة حتى وصلت الى ما هي عليه اليوم.

فالدولـة ضرورة لا منـاص منهـا في المجتمـع البـشري، لأنَّ حياة الناس لا يمكن أنْ تستقيم بدون دولة تحكمهم وتدير امورهم وتنظّم شؤونهم، وخصوصاً في العالم المعاصر الذي تعقدت فيه الحياة، وتشابكت العلاقات تشابكاً كسراً.

وقد عرف المجتمع البشري أنهاطاً وصيغاً متعددة

للنظام والدولة، فبدأت الدولة مشوارها الطويل بالنظام القبلي الذي كان يعتمد على سلطة رئيس القبيلة وصلاحياته المتعددة التي كان يخضع لها الجميع، ثم انتقلت الى طور الحكومة الدينيـة والمذهبيـة التـي حكمـت بقاعـاً كثيرة من العالم في تأريخه الطويل، وبعد ذلك انتقلت الى الطور القومي الذي لا يـزال سـائداً إلى اليـوم، ومـن ثـم نشـأت دول وحكومات بصيغ متعددة.

واليوم نشهد العالم يتجه نحو الدولة العالمية الموحدة، وإلى الانتهاء العالمي بدل الانتهاء القومي والوطني، وهذه نتيجة لابد للبشرية أنْ تصل اليها حسب الرؤية الإسلامية والتخطيط

فكما أنَّ الناس كانوا أمَّة واحدة تجمعها أهداف واحدة ومصير واحد، ويحكمهم نظام واحد على الفطرة الإلهية الأولى في بداية انطلاق المجتمعات الإنسانية كِي يحدّثنا القرآن الكريم: (كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحُتَّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيهَ الْخُتَلَفُ وا فِيهِ...) البقرة: ٢١٣، ( وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلاَّ أُمَّةً وَاحِدَةً فَاخْتَلَفُ وا وَلَوْلا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ فِيهَا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ) يونس: ١٩.

فكذلك سوف يرجع الناس أمّة واحدة على الفطرة السليمة، يجمعهم النظام والرؤية والمصلحة الواحدة. لكنّها أمة تختلف في حياتها عن بساطة الحياة الأولى وسذاجة عيشها وأفكارها وطموحاتها، بل ستعود أمة واحدة متطورة على جميع المستويات.

وظهور الدولة العالمية الواحدة ليس

#### قَالَ أميرِ الْمؤمنينَ ( ﷺ): (أَلا وَإِنَّ الْخُطايا خَيْلٌ شُمْسُ حُملَ عَلَيْها أَهْلُها وَخَلَعَتْ لُجُمَها فَأُوْرَدَتْهُمُ النَّارَ).

مجرد طموح بل هو ضرورة لابد من العمل من أجل إنجازها، فالعالم لن يشهد الهدوء والاستقرار على هذا الكوكب ما لم يصل الى نظام عالمي ودولة عالمية واحدة، يعيش الجميع تحت ظلها، ويقتسمون ثرواتها، وينعمون بخدماتها سوية كالعائلة الواحدة التى تعيش تحت سقف بيت واحد، تجمعهم بالإضافة الى العلاقة الإنسانية وحدة العيش ووحدة المصير.

تصل البشرية إلى ما تصبو اليه؛ لأن تضارب المصالح، وتباين المناهج، والاختلاف في القوة والضعُّ ف والفقر والغني، بالإضافة الى نوازع الشر والأحقاد والعصبيات الموروثة هي السبب الوحيد في التنازع والتصارع والتجاوز بين الدول، وهي السبب في إشعال نار الحروب المدمرة التي صبغت تاريخ البشرية بالدماء على مدى التأريخ، ولن تُحلّ هذه المشكلة إلا بقيام نظام عالمي ودولة عالمية واحدة.

فبقيامها ستُجتث كل أسباب وعوامل الصراع والنزاع بين المجتمعات الانسانية، وسوف لن يكون هناك احتالال، لأنّ الإنسان لا يحتل أرضه، ولن يكون هناك سطوعلى خيرات الشعوب لأنَّ الجميع شعب واحد، وأمَّة واحدة، وسوف لن تكون هناك حروب لأنّ الخصائص الجغرافية والقومية، وحتى المذهبية سوف تفقد تأثيرها في الدولة الواحدة، فالكل يفكر بمصلحة بلده ككل، وبلده هو العالم كله.

فقيام دولة عالمية واحدة يحكمها نظام عالمي واحدهوليس مجرد طموح يتوق له الناس فحسب، وإنها هو ضرورة قصوي لابدأنْ يعمل الناس على تحقيقها، إنْ كان يهمهم مصير البشرية على هذا الكوكب الصاخب. ومما لابد من الإشارة اليه أنّ هذه الدولة

وهـذا النظـام لابـد أنْ يكـون نظامـاً إلهيـاً، مسـتمداً شريعته وشرعيته من الله تعالى، حتى يتجاوز الأخطاء الكثيرة التي أدت اليها النُظُم الأرضية، والعقبات التي وقفت امامها؛ لأنَّ النُّظُم الأرضية البعيدة عن الله وتعاليمه هي نظم ناقصة بحسب طبيعتها لأنها ناتجة من الإنسان الذي يمثل النقص والحاجة، وهي نُظُم قاصرة عن أنْ توفّر للإنسان سعادته التامة، لأنَّ الكال والسعادة الإنسانية لا تتحقق إلا في الدول متعددة ومتباعدة فسوف لن بالارتباط بالله تبارك وتعالى على كل الأصعدة والمستويات، وهذا ما توصّل إليه كثير من المفكرين الغربين، وما سيتوصلون إليه بعد ذلك عندما يرون أنهم لا غنى لهم عن الله ولا ملجاً منه الا إليه وإلى دينه، إلى الإسلام الذي أتى به نبيه الخاتم محمد (ريان المناه).

يقول (صموئيل هنتغتون) في كتابه الشهير (صِــدَام الحضـارات): (لا آدم سـميث ولا توماس جفرسون، سيفي بالاحتياجات النفسية والعاطفية والأخلاقية للمهاجرين الجدد إلى المدينة، أو الجيل الأول من خريجي المدارس الثانوية، ولا المسيح قد يفي بها وإنْ كانت فرصته أكسر... على المدى الطويل... مُحَمَّد سينتصر).

وقد تحققت إلى درجة كبيرة أرضية وجود هكذا دولة على مستوى الواقع وعلى مستوى الوعى البشري، من خلال ما أنتجه تيار العولمة والمعلوماتية، ولسنا ندّعي بأنّ البشرية باتت قريبة جداً من إنجاز هذا الطموح، إذ لا زالت كثير من العقبات السياسية والثقافية والمذهبية تقـف حائـلاً دون ذلـك، ولكـن كل مـا نـر اه هـو أنَّ البشرية سائرة باتجاه ذلك الهدف الكبير بخطى حثيثة، وسيتم إنجازه إنْ شاء الله تبارك وتعالى -كم وعد-على يد الإمام المهدى (الله).







ولادة أمير المؤمنين على بن أبي طالب (ﷺ):

في يوم الجمعة الثالث عشر من شهر رجب سنة ٣٠ من عام الفيل، ولد أمير المؤمنين أبو الحسن علي بن أبي طالب (ه)، بمكة في البيت الحرام ولم يولد قبله ولا بعده في جوف الكعبة سواه إكراماً من الله تعالى له بذلك، وإجلالاً لمحله في التعظيم. أسائه (ه) قال ابن شهر آشوب: قال صاحب كتاب الأنوار: أن له في كتاب الله ثلاثائة أسم، فأما في الأخبار فالله أعلم. أما ألقابه فأشهرها: (أمير المؤمنين)، وذكر ابن شهر آشوب مم الموالد المناه فأشهرها: (أبو الحسن).

أبوه: أبو طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف (ﷺ). أمه: فاطمة بنت أسد بن هاشم بن عبد مناف (ﷺ)، وكانت كالأم لرسول الله (ﷺ)، ربي في حجرها، وكان شاكراً لبرها، وآمنت به (ﷺ) في الأولين، وهاجرت معه في جملة المهاجرين، ولما توفيت أرسل النبي (ﷺ) قميصه لتكفن فيه وصلى عليها ونزل في قرها.

وقال رسول الله (على) في مكانة أمير المؤمنين (على): (كنت أنا وعلى عن يمين العرش نسبح الله قبل أن يخلق آدم بألفي عام، فلها خلق آدم جعلنا في صلبه، ثم نقلنا من صلب إلى صلب في أصلاب الطاهرين وأرحام المطهرات حتى انتهينا إلى صلب عبد المطلب، فقسمنا قسمين:

فجعل في عبد الله نصفاً، وفي أبى طالب نصفا، وجعل النبوة والرسالة في، وجعل الوصية والقضية في على، ثم اختار لنا اسمين اشتقها من أسائه، فالله المحمود وأنا محمد، والله العلي وهذا على، فأنا للنبوة والرسالة، وعلى للوصية والقضية).

#### وفاة زينب بنت أمير المؤمنين (١١١):

وفي يوم الأحد الخامس عشر من شهر رجب سنة (٦٢هـ)، توفيت عقيلة بني هاشم زينب (٤٠٠).

ويستفاد من آثار أهل البيت (على) جلالة شأن زينب الكبرى (على) ووقارها بها لا مزيد عليه، حتى أوصى إليها أخوها ما أوصى قبل شهادته، وإنها من كهال معرفتها ووفور علمها وحسن أعراقها وطيب أخلاقها كانت تشبه أمها سيدة النساء فاطمة الزهراء (على) في جميع ذلك، وتشبه أباها (على) في قوة القلب في الشدة، والثبات عند النائبات، والصبر على الملهات، والشجاعة الموروثة من صفاتها، والمهابة المأثورة من سهاتهاوقال الصدوق: (كانت زينب (على) لها نيابة خاصة من الحسين (على)، وكان الناس يرجعون إليها في الحلال والحرام حتى برء زين العابدين (على) من مرضه).

العدد (٥٠) لشهر رجب الأصب سنة ١٤٣٩ هـ

#### وفاة عمر بن عبد العزيز:

في العشريـن مـن شـهر رجـب المرجـب سـنة (١٠١هـ)، مـات عمـر بـن عبـد العزيـز وهـو ابـن ٣٩ سـنة وأشـهر، وكانـت خلافتـه سـنتين وخمسـة أشـهر، وقيـل غـير ذلـك.

عمر بن عبدالعزيز وإن كان لا يعتبر الخليفة الشرعي إلا أن له أعالاً ومواقف ينبغي الوقوف عليها، لذلك عندما سُئل الإمام (ه) عنه قال: (كل بني أمية عميان إلا عمر بن عبدالعزيز فانه أعور لأنه لم يرد الخلافة إلى أهلها) ومن الأمور التي قام بها: ردّ فدكاً على ولد فاطمة (ه)، وكتب إلى واليه على المدينة أبي بكر بن عمرو بن حزم يأمره بذلك، فكتب إليه: (إن فاطمة قد ولدت في آل عثان وآل فلان وفلان، فعلى من أرد منهم؟ فكتب إليه: أما بعد، فإني لو كتبت إليك آمرك أن تذبح شاة لكتبت إلي أخياء أم قرناء؟ أو كتبت إليك أن تذبح بقرة لكتبت إلى لتسألني: ما لونها؟ فإذا ورد عليك كتابي هذا فاقسمها في ولد فاطمة (ه) من على (ه)، والسلام).

قالوا: فإن أبيت إلا هذا فأمسك الأصل واقسم الغلة، ففعل.

وفي ولاً يته أيضًا أمر بإسقاط سب أمير المؤمنين (الله على المنابر وكتب به إلى الآفاق فصار له : " قد

#### خروج الحسين (الله عنه وأهل بيته من المدينة إلى مكة:

في الليكة الثامنة والعشرين من شهر رجب سنة (٢٠هـ)، أرسل الوليد بن عتبة بن أبي سفيان إلى أبي عبد الله الحسين(ع)، فاستدعاه ليأخذ منه البيعة ليزيد بن معاوية (لعنه الله) بعد أن كتب الأخير أن يأخذ الحسين( إلى البيعة له.

قال الوليد: أجل، فقال الحسين(ﷺ): فتصبح وترى رأيك في ذلك. فقال الوليد: انصرف على السم الله حتى تأتينا مع جماعة الناس.

فقال مروان: والله لئن فارقك الحسين الساعة ولم يبايع لا قدرت منه على مثلها.. احبس الرجل فلا يخرج من عندك حتى يبايع أو تضرب عنقه.

فو ثب عند ذلك الحسين (هل) وقال: أنت \_ يا بن الزرقاء تقتلني أو هو؟ كذبت والله وأثمت. وخرج يمشي ومعه مواليه حتى أتى منزله، فأقام الحسين (هل) في منزله تلك الليلة.

فلم كان آخر النهار من يوم السبت (٢٨ رجب) بعث الوليد الرجال إلى الحسين (إلا) ليبايع، فقال لهم الحسين (إلا) يبايع، فقال لهم الحسين (إلا): (أصبحوا ثم ترون ونرى) فكفوا تلك الليلة عنه ولم يلحوا عليه. فخرج الحسين (إلا) من تحت ليلته وهي ليلة الأحد ليومين بقيا من رجب متوجها نحو مكة، ومعه بنوه وإخوته وبنو أخيه وجل أهل بيته (إلا). (إرشاد الشيخ المفيد: ٢٠، ص٣٣).

وهناك مناسبات كثيرة ومهمة قد تم ذكرها في السنين السابقة لشهر رجب فمن أراد الاطلاع فليراجع.



ولادته: لم نعثر على تاريخ ولادته.

#### جوانب من حياته:

وصاحب سر النبي (الله النبي)، وأعلم الناس بالمنافقين.

لم يشهد بدراً، وشهد أَحُداً وما بعدها من المشاهد، وكان أحد الذين ثبتوا على العقيدة بعد وفاة رسول الله ( عليه ).

#### قال أمير المؤمنين ( ﷺ): (أَلا وَإِنَّ الْجِهادَ ثَمَنُ الْجَنَّة فَمَنْ جِاهَدَ نَفْسَهُ مَلَكَها وَهيَ أَكْرَمُ ثُوابِ الله لمَنْ عَرَفَها ).

عن خالد بن خالد اليشكري، قال: خرجت سنة فتح (تستر) حتى قدمت الكوفة، فدخلت المسجد، فإذا أنا بحلقة فيها رجل جهم من الرجال فقلت: من هذا ؟ فقال القوم: أما تعرفه ؟ قلت: لا. قالوا: هذا حذيفة بن اليان صاحب رسول الله ( ﷺ). قال: فقعدت إليه فحدث القوم، فقال: إن الناس كانوا يسألون رسول الله (ﷺ) عن الخير، وكنت أساله عن الشر، فأنكر ذلك القوم عليه، فقال: سأحدثكم با أنكرتم: أنه جاء أمر الاسلام، فجاء أمر ليس كامر الجاهلية، وكنت أعطيت من القرآن فقهاً، وكانوا يجيئون فيسألون النبي ( عليه ا فقلت أنا: يا رسول الله، أيكون بعد هذا الخير شر؟ قال: نعم. قلت: فها العصمة منه. قال: السيف.

قال: قلت: وهل بعد السيف بقية ؟ قال: نعم، تكون إمارة على إقذاء وهدنة على دخن.

قال: قلت: ثم ماذا ؟ قال: ثم تفشو دعاة الضلالة، فإن رأيت يومئذ خليفة عدل فالزمه، والا فمت عاضاً على جذل شجرة). الأمال للشيخ الطوسي: ص٢٢٢.

ويسروى عن حذيفة قوله: أن الناس تفرقوا عن رسول الله ليلة الأحراب فلسم يبق معه إلا اثنا عشر رجلاً، فأتاني رسول الله وأنا جاثٍ من البرد، فأتاني رسول الله وأنا جاثٍ من البرد، وقال (عليه): (يا ابن اليهان، قم فانطلق إلى عسكر الأحزاب، فانظر إلى حالهم). قلت: يا رسول الله، والذي بعثك بالحق ما قمت إليك إلا حياءً منك من البرد. قال (عليه): (فابرز الحَرَّة وبرد الصبح،

انطلق يابن اليهان، ولا بأس عليك من حر ولا برد حتى ترجع إليّ). فانطلق حذيفة إلى معسكرهم وعرف أخبارهم، عسكرهم وعرف أخبارهم، شم أتى رسول الله (هي) وهو قائم يصلي، فلها فرغ من صلاته قال(هي): (ابن اليهان اقعد، ما الخبر؟) قلت: يا فلم يبق إلا عصبة توقد النار، قد فلم يبق إلا عصبة توقد النار، قد صبّ الله عليه من البرد مشل الذي صبّ الله عليه من البرد مشل الذي ضب علينا، ولكنّا نرجو من الله ما لا ووقف إلى جانب الإمام على (هي) بخطى أبي بخطى أباتة، وكان محسن شهد جنازة السيدة فاطمة الزهراء (هي)، وصلى على جثمانها الطاهر.

وليَ المدائس في عهد عمر وعثمان، وكان مريضاً في ابتداء خلافة أمير المؤمنين على (ﷺ)، مع هذا كله لم يُطِق السكوت عن مناقبه وفضائله، فصعد المنبر بجسمه العليل، وأثنى عليه، وذكره بقوله: فو الله إنه لعلى الحق آخراً وأوّلاً، وقوله: إنه لخير من مضى بعد نبيّكم.

وأخذ له البيعة، وهو نفسه بايعه أيضاً، وأوصى أولاده مؤكّداً ألا يقصّروا في اتّباعه. وفاته: توفي في المدائن بالعراق سنة (٣٦ه)، ودُفن فيها.





يتعامل الناسُ فيل بينهم بحسب أمزجتهم النفسية، فصاحب الخلَق الحسن يعامل الناس من منطلق صفاءِ نفســه ودماثــة خلَقــه، وسيءُّ الخلق يكشف للناس الكدورة التي تُطْبِق على جوانحه، وقد تتغير طبيعة تعامل الإنسان مع الآخرين بحسب ما يمر به، فقد يسوء خلقُ المرء حين الغضب والاشمئزاز ويحسن عندالراحة والاستبشار، لــذا جــاء الديــنُ الحنيــف ليقوم الإنسان ضمن ضوابط تمنعه من حتى تمادى في هزله مع إخوانه ومن تجاوز ما لا يجوز له تجاوزُه، ويهذّبه عاشره، فصار المزاح صفة ملازمة له،

لتكون فيه مكارم الأخلاق سجيةً بدل أن تكون صفة تطرأ عليه في حين وتزول في آخر، أو تكون مزاجاً مؤقتاً. ومن الجوانب الإجتماعية المهمة التي قررتها الشريعةُ ووضعت لها ضوابطَها هي حالة المزاح، فقد نجد في حياتنا أصنافاً من الناس يختلفون في جدهم وهزلهم أو في وقارهم ومزاحهم بحسب اختـــلاف أمزجتهــم وطباعهــم، فمنهــم من نجده وقد غلب عليه المزاحُ

#### قال أمير المؤمنين ( ﷺ): (أَلا وَإِنَّا أَهْلَ الْبَيْتَ أَبْوابُ الْحَكْمَةَ وَأَنْوارُ الظُّلَم وَضياءُ الْاُمَم ).

وتقمّص الحالة الهزلية حتى كأن لم يعد له في حياته سوى الضحك واللعب، ومنهم من غلب عليه عكس ذلك، فلا يكاد أن يجرأ شخصٌ أن يبسم في وجهه فضلاً عن أن يهازحه أو يداعبه، قد حمل مجامع الأمور كلها على محمل الجد، فلا مرونة في حياته وتصرفاته، ولا مسامحة مع الآخرين، ومنهم من كان مسامحة مع الآخرين، ومنهم من كان المتن هذا وذاك، له قسطه من المزاح إذا التخر من حياته جد يخالطه بعض المرونة.

فأي من هولاء أصوب في طريقته وأسلم في حياته مع الناس؟ وهل الإسلام نهى عن المزاح أم امتدحه؟ وهل وهل كان النبي (هي) وأهل بيته يمزحون؟ إذن ما هي الضوابط؟.

ربها تكون الزيادة في بعض الأشياء سبباً في صيرورتها إلى ضد النتيجة المرجوة منه، وقد يكون حتى الممدوح مذموماً مع إكثاره.

وعن الإمام أمير المؤمنين (ﷺ): (ما منزح رجل مزحة إلا ومُجّ من عقله مُجّهة ).بحار الأنوار:ج٧٧، ص٦١.

وعن عهار بن مروان قال: قال أبو عبد الله ( الله ( الله عبد الله الله الله الله عليك ). الكاني: ج٢، ص١٦٥.

أولاً: إماتة القلب، وذلك يودي إلى الغفلة عن الله تعالى وعن ذكره. الغفلة عن الله تعالى وعن ذكره. ثانياً: محو الإيمان محواً، وكذا فالإكثار يمج العقل والإيمان مجاً.

ثالثاً: يُسقط المهابة والوقار، ويذهب بياء الوجه، ولا شك أنّ ذلك سيؤدي إلى اجتراء السفهاء على المازح وإسقاطه من أعين الناس.

رابعاً: وقد يودي الإكثارُ من الضحك والمزاح والهزل إلى الكراهية والضغينة والعداوة والبغضاء.

قال بعضهم لابنه: يا بني، لا تمازح الدنيَّ الشريفَ فيحقد عليك، ولا تمازح الدنيَّ فيجـترئ عليك.

وقال آخر لنفسه: أتضحك ولعل أكفانك قد خرجت من عند القصّار أي: (محوّر الثّياب ومبيّضها).

والذي يُستفاد مما تقدم أنّ المزاح والهزل وكثرة الضحك لا تلازم الذاكر لله تعالى ولحسابه وعقابه وللموت والنشر، إنه هي صفاتٌ تقترن بالغافلين عن يوم الحساب، الناسين لذكر الله تعالى ممن ضعمف الإيان في قلوبهم، فرجحوا الهزل على الجد واللعب على العمل. ولكن، هل يعني هذا أن المؤمن لا يمزح أبداً؟! هذا ما سنتحدث عنه في الحلقة القادمة إن شاء الله تعالى.





6

يقول القرآن الكريم: (قُتِلَ أَصْحَابُ الْأَخْدُودِ).البروج: آية٤.

إن (الأخدود) هو الشق العظيم في الأرض أو الخندق وهو هنا إشارة إلى تلك الخنادق التي ملأها الكفار ناراً ليردعوا فيها المؤمنين عن إيانهم والرجوع إلى ما كانوا عليه من كفر وضَلال.

ولكن متى حدَّث هـذا؟ في أي قوم؟ وهـل حدث مرّة واحدة أم لمرّات؟ في منطقة

جرى بين المفسرين والمؤرخين مخاض طويل بخصوص الإجابة عن هذه الأسئلة. والمشهور: أنَّه أشار إلى قصه (ذو نواس) وهو آخر ملوك (حِميَر) في أرض (اليمن) وكان (ذو نواس) قد تهود، واجتمعت معه جمير على اليهودية، وسمى نفسه (يوسف) وأقام على ذلك حيناً من الدهر ثم أخبر أن (بنجران) شمال اليمن بقايا قوم على دين النصر انية، وكانوا على دين عيسى (الله وحكم الإنجيل، فحمله أهل دينه على أن يسير إليهم ويحملهم على اليهودية، ويدخلهم فيها، ثم عرض عليهم دين اليهودية والدخول فيها، فأبوا عليه، فجادلهم وحرص الحرص كله، فأبوا عليه وامتنعوا من اليهودية والدخول فيها، واختاروا القتل، فاتخذ لهم أخدوداً وجمع فيه الحطب، وأشعل فيه النَّار فمنهم من أحرق بالنار، ومنهم من قتل بالسيف، ومُثل جمم كل مثله، فبلغ عدد من قُتل وحُرق بالنَّار عشرين ألفًا.

وأضاف بعض آخر: إن رجالاً من بني نصاري نجران تمكّن من الهرب، فالتحق بالـروم وشـكا مِـا فعـل (ذو نـواس) إلى قيصر.

فقال قيصر: أنَّ أرضكم بعيدة، ولكنَّي سأكتب كتاباً إلى ملك الحبشة النصراني وأطلب منه مساعدتكم.

ثمّ كتب رسالته إلى ملك الحبشة، وطلب منه الانتقام لدماء السيحيين التي أريقت في نُجران، فلمَّ قرأ الرسالة تأثر جداً، وعقد العزم على الانتقام لدماء قُتْلَى نجران. فأرسل كتائبه إلى اليمن والتقت بجيش (ذو نواس)، فهزمته بعد معركة طاحنه، وأصبحت اليمن ولاية من ولايات الحبشة.

وذكر بعض المفسرين: إنَّ طول ذلك الخندق كان أربعين ذراعاً وعرضه اثني عشر ذراع، (وكل ذراع يقرب من نصف متر، وأحياناً يقصد به ما يقرب من متر كامل). وقيل: إنهًا كانت سبعة أخاديد وكل منها بالحجم الذي ذكرناه.

وقد تبين بأن العذاب الألهي قد أصاب أولئك الذين قاموا بتعذيب المؤمنين، وانتقم منهم في دنياهم جراء ما هدروا من دماء زكيه بريئة،

وأن عذاب نار الأخرة لفي انتظارهم.

وأوَّل من أوجد المحارق البشرية في التاريخ هم اليهود وسرت هذه المارسة الخبيثة على أيدي الطواغيت والمجرمين، حتى شملت اليهود أنفسهم كما حدث في ألمانيا النازية حينها أحرق جمع كبير من اليهود في محارق هتلركها هو مشهور.

كما أصباب الخزي والعـذّاب (ذو نواس اليهودي) وهو مؤسس هذا الأسلوب القذر من الجريمة. والذي ذكرناه هو ما أشتهر بين أرباب التاريخ والتفسير من قصة أصحاب الأخدود.





### التربية الصالحة تخرج العلماء

كان والد الشيخ محمد تقي المجلسي بياع حنطة، أراد أن يسافر لمدة قد تطول...

فجاء بولديه (محمد تقي ومحمد صادق) إلى العالم الكبير الشيخ عبد الله التستري، وطلب منه أن يدرسها العلوم الإسلامية وأوصاه بولده محمد تقي، فهو أكثر ذكاء ورغبة في طلب العلم، مرت الأيام حتى دخل يوم العيد، فأعطى الأستاذ لتلميذه محمد تقي ثلاث توامين (عيدية)، وقال له: إصرف هذه في حاجاتك الضرورية، إمتنع الصبي من أخذ هذا المبلغ، وقال: إنني لا آخذ شيئاً من دون إذن والدي، علي أن أستأذنها أو لا.

عاد إلى البيت وأخبرها بالموضوع، فقالت له أمه: يا ولدي، لقد ترك أبوكا حنطة في الدكان، وقد قسمتها لسد حاجاتكا، وإذا أخذت العيدية من الشيخ فسوف تتعود على طلب المال من الآخرين، أو تتوقع منهم أن يعطوك دائعاً وهذا الأمر لا يليق بنا.

وفي يوم الثاني دخل محمد تقي على أستاذه، وأخبره بها قالته أمه، فرفع الشيخ يديه بالدعاء لهذا الصبي، أن يوفقه الله للعلم النافع والعمل الصالح وطول العمر.

ولقد أستجاب الله تعالى هذا الدعاء، فأصبح هذا الصبي فيها بعد أحد كبار عله ولله الإسلام، كها أصبح له ولد أيضا عظيم الشأن رفيع المنزلة، هو العلامة الكبير الشيخ محمد باقر المجلسي صاحب الموسوعة الإسلامية الشهيرة (بحار الأنوار) التي طبعت حديثا في أكثر من مائة وعشرة مجلدات، وله غيرها من المؤلفات التي خدم بها الفكر الإسلامي، ذلك من نتاج التربية الصالحة. (الفوائد الرضوية: قصص وخواطر للمهتدي).



### الملك والوزراء الثلاثة

في يـوم مـن الأيـام أسـتدعى الملـك وزراءه الثلاثـة، وطلب منهم أمـراً غريباً، حيـث طلب مـن كل وزير أن يأخـذ كيسـاً ويذهب إلى بسـتان القـصر، وأن يملئ هـذا الكيس للملك مـن مختلف طيبات الثـمار والزروع، كما طلب منهم أن لا يستعينوا بأحد في هذه المهمة وأن لا يُسندوها إلى أحد أخر.

استغرب الوزراء من طلب الملك وأخذ كل واحد منهم كيساً وانطلقوا إلى البستان،

فأما الوزير الأول، فقد حرص على أن يرضى الملك فجمع من كل الثمرات من أفضل وأجود المحصول، وكان يتخيّر الطيب والجيد من الثهار حتى ملا الكيس.

أما الوزير الثاني، فقد كان مقتنع بأن الملك لا يريد الثهار ولا يحتاجها لنفسه، وأنه لن يتفحّص الثهار، فقام بجمع الثمار بكسل وإهمال، فلم يتحرَّ الطيب من الفاسد حتى ملا الكيس بالثمار كيف ما اتفق. أما الوزير الثالث، فلم يعتقد أن الملك سوف يهتمّ بمحتوى الكيس اصلاً، فملئ الكيس بالحشائش والأعشاب وأوراق الأشجار.

وفي اليوم التالي أمر الملك أن يؤتى بالوزراء الثلاثة مع الأكياس التي جمعوها، فلما اجتمع الوزراء بالملك أمر الملكُ الجنود بأن يأخذوا الوزراء الثلاثة ويسجنوهم على حدة كل واحد منهم مع الكيس الذي معه لمدة ثلاثة أشهر في سبجن بعيد لا يصل إليهم فيه أي أحد كان، وأن يُمنع عنهم الأكل والشرب. فأما الوزير الأول، فضلَّ يأكل من طيبات الثهار التي جمعها حتى أنقضت الأشهر الثلاثة.

وأما الوزير الثاني، فقـد عـاش الشـهور الثلاثة في ضيـق وقلة حيلـة معتمـداً على ما صلـح من الثـمار التي

وأما الوزير الثالث، فقد مات جوعاً قبل أن ينقضي الشهر الأول.

دروس وعبر: أسأل نفسك من أي نوع أنت؟ فأنت الآن في بستان الدنيا، ولك الحرية أن تجمع من الأعمال الطيبة، أو الأعمال الخبيشة، ولكن غدا عندما يأمر ملك الملوك بأن تسجن في قبرك، في ذلك السجن الضيق المظلم لوحدك، ماذا تعتقد سوف ينفعك غير طيبات الأعمال التي جمعتها في حياتك يدعو له، وعلم ينتفع به، وصدقة جارية). (جامع الأخبار ص١٢٣)

وعن أمير المؤمنين (ﷺ): (الدنيا دار صدق لمن صدقها، ودار غني لمن تزود منها، ودار موعظة لمن اتعظ با) (نهج البلاغة: ص٤٩٣). وعنه (الله الله الله الله عنه الله الله عنه الله الله عنه وعن الإِمام الباقر (الله): (نِعْمَ الْعَوْنُ الدُّنْيَا عَلَى طَلَب الآخِرَةِ). (الكافي:ج٥، ص٥٥)

لنقف الآن مع أنفسنا ونقرر ماذا سنفعل غداً في سجننا...



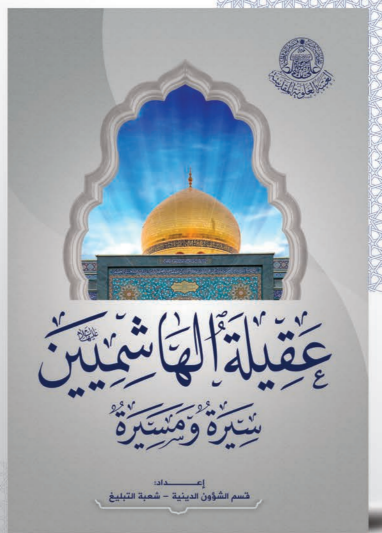






قسم الشؤون الدينية شعبة التبليغ الديني

# المرادديثاً ...





www.imamali-a.com tableegh@imamali.net 07700554186