







قسم الشؤون الدينية \_ شعبة التبليغ



مجلة شهرية تعنى بالثقافة العقائدية



مدير التحرير الشيخ جميل البزوني

هيئة التحرير السيد علي الشرع الشيخ جميل البزوني السيد حسن اليعقوبي

> **التدقيق** شعبة التبليغ

التصميم والإخراج الفني حسن الموسوي



الغنى المذاتي







### افتتاحية العدد

#### بسمرالله الرحن الرحيمر

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد سيد الخلق وآله الطيبين الطاهرين والمحمد لله رب العالمين واللعنة الدائمة على أعدائهم من الأولين والآخرين.

عندما يعيش الإنسان حياته الاجتهاعية في تناغم واضح مع الفضيلة، يجد الكثير من المحبين من أصحاب الفطرة السليمة، والقلوب الطاهرة، وتبقى ذكراه عالقة في أذهانهم لا تنتهى مهما امتدت الأيام، وتطاولت الأزمان.

وفي الطرف الثاني قد نجد البعض من الناس ينظر إلى هذه الحياة المستقيمة، والسيرة العطرة نظرة اتهام ورفض؛ تنم عن سريرة مليئة بالرخص والوضاعة، حتى نرى كيف أصبحت الفضيلة في نظر هؤ لاء رذيلة، والاستقامة غباء وسذاجة.

فها واجهته السيدة العظيمة خديجة الكبرى عليها عندما اقترنت بسيد البشر على الإطلاق والموصوف على لسان الجميع بالأمانة والصدق أمر ليس له نظير، فقد كشفت تلك الحادثة عن سمو النفس البشرية عندما اختارت النقاء والسمو الباقيين، على المال والجاه الزائلين. وبلغ من عدم إنصاف القوم أنهم لم يذكروا لهذه المرأة العظيمة سيرتها الطيبة بين الناس، وجعلوا اختيارها للطهر والأمانة سبباً في هتك سمعتها، والنيل منها انتقاماً لأنفسهم لما حاول الكثير منهم الوصول إلى رضاها من خلال التقدم لخطبتها.

فكان قرارها في الاختيار صدمة لهم، وبداية لحياة جديدة فيها من الصعاب الكثير؛ لان حياة الاستقامة التامة تكون لها آثار ومصاعب أكثر؛ وبالرغم من انقطاع النساء عنها فقد فازت بصحبة سيد الكائنات.

فكانت حياتها الحقيقية هي التي بدأت مع سيد البشر، وبقيت في ذاكرته حتى وفاته فكانت أقرب النساء إلى قلبه، تلك هي خديجة الكبرى الهيكا.

# الغنى الذاتي

بارئ الكون غنى بذاته عن كل شيء، ولا حد ولا أمد لغناه، فكل ما يغمر جهات العوالم من خير وبركة، وما يملأ رحال الأفق من عناصر وقوى، وما يزخر به واسع الفضاء من أفلاك وأجرام، وما يزحم مناكب الأرض من حي وجامد، وما يسد فروجها من معادن وخزائن فهو فيض من غناه وبسط من جوده، ثم لو قدرنا الفناء على جميع هذه المكونات لم ينقص من غنائه مثقال ذرة، ولو أضيفت إليها أضعافها وأضعاف أضعافها لم يزد ذلك في ملكوته قيد شعرة: ﴿ قُلْ أَذْلِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّةُ الْخُلْدِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ كَانَتْ لَهُمْ جَزَاءً وَمَصِيرًا \* لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَاءُونَ خَالِدِينَ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ وَعْدًا مَسْئُولًا \* وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَيَقُولُ أَأَنْتُمْ أَضْلَلْتُمْ عِبَادِي هؤلاء أَمْ هُمْ ضَلُّوا السَّبيلَ ﴾ (الفرقان: ١٥ - ١٧) أجل؛ كل ما

يزخر به هذا الملكوت العظيم فهو في قبضته، وفناؤه وبقاؤه بمشيئته، فهل هذا هو معنى غناه الذاتي؟

قد يكون هذا مظهراً من مظاهر الغنى الإلهي، ولكنه لا يصلح أن يكون تفسيراً له.

وبارئ الكون يمنح الوجود والحياة، والقوة والسعة، والكهال والدعة، والرفعة والسيادة، والهناء والغبطة، وما يصبو إليه الإنسان في وجوده وما يتطلبه لبقائه وما يكدح للسيطرة عليه لسعادته، وما يفتقر إليه غير الإنسان من الأحياء والأشياء، لا لنفع يرتجعه من هذه المنح، ولا لجزاء يأمله كفاء هذه الهبات، وإنها يفرض على الخلق أن يؤمنوا به ويكلفهم بأن ينبعوا دينه ويستمسكوا يطيعوه ويلزمهم بأن يتبعوا دينه ويستمسكوا



كل معنى من معاني جلالته عن التحديد.

وإذا تنزه عن الافتقار والحد والتعليل في كل معنى من معاني الكمال فهو عن العبث والظلم أشد تَنزّهاً وأعظم تعالياً.

هذا هو المعنى الظاهر للغنى الإلهي أو هو اللازم القريب من لوازمه.

فإذا أيقن المسلم لربه بهذا الغنى وإذا آمن له بهذا التنزيه، فهل يستطيع أن يؤمن أيضاً بأنه يستكمل بصفته أو يمتدح بعبث أو يستطيل بظلم؟ .

تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

وتعالى المسلم أن يدين لربه بهذه العقيدة.

وتعالت عقيدة التوحيد في الإسلام عن مثل هذا الإسفاف وهذا الالتواء.

(الإسلام منابعه، مناهجه، غاياته للشيخ محمد أمين زين الدين). بشريعته لا لمنزلة يرجوها من إيانهم، ولا لرغبة يبلغها في عبادتهم، وإنها هي دلالة لهم على وظيفة العبودية وأخذ بأيديهم إلى منهج السعادة، ثم لو كفر هؤلاء العبيد كلهم بنعمته وجحدوا بربوبيته لم تتضع بذلك له منزلة ولم يتخلخل له سلطان ﴿ إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللهِ غَنِيُّ عَنْكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ وَإِنْ تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ ... ﴾ (سورة الزمر: ٧). فهل هذا هو معنى غناه الذاتي؟.

بارئ الكون غني في وجوده وفي كل نعت من نعوت كاله عن العلة، وغني في صنعه وفي كل مجلى من مجالي قدرته عن الظهير، وغني في تدبيره وفي كل ظاهرة من ظواهر حكمته عن المشير، ثم هو متنزه في ذاته وفي كل شأن من شؤون عظمته عن الحاجة، ومترفع في غناه وفي



وهذا المسلك الفقهي منسوب إلى داود بن علي الاصفهاني الظاهري (ت ٢٠٠ ـ م ٢٧٠) وسمع من سليمان بن حرب و أبي ثور.

قال الخطيب: (كان إماماً ورعاً، زاهداً ناسكاً، وفي كتبه حديث كثير لكنّ الرواية عنه عزيزة جدّاً) (ميزان الاعتدال: ج ٢، ص ١٥).

وقال ابن خلّكان: (كان من أكثر النّاس تعصّباً للإمام الشافعي وصنّف في فضائله والثناء عليه كتابين، وكان صاحب مذهب مستقلّ و تبعه جمع كثير \_ يعرفون بالظّاهرية \_ وكان ولده \_ أبوبكر محمّد \_ على مذهبه، وانتهت إليه رئاسة العلم ببغداد) (وفيات الأعيان ج ٢، ص ٢٥٥).

وقد بسط الخطيب الكلام في تأريخه ونقل بعض ما رواه وأشار إلى جوانب من حياته (تاريخ بغداد للخطيب: ج ٨ ، ص ٣٦٩).

وما أسّسه من المذهب يرتبط بالفروع

والاحكام، لا العقائد والاصول فالمصدر الفقهي عنده هو النّصوص، بلا رأي في حكم من أحكام الشرع، فهم يأخذون بالنصوص وحدها و إذا لم يكن النصّ أخذوا بالإباحة الأصليّة.

أقول: إنّ إقصاء العقل عن ساحة العقائد يستلزم طرده عن ساحة الفقه بوجه أولى، لأنّ أساسه هو التعبّد بالنصوص، وعدم الإفتاء بشيء لا يوجد له أصل في الكتاب والسنّة، لكنّ الجمود على حرفيّة النصوص شيء والتعبّد بالنصوص و عدم الإفتاء في مورد لا يوجد فيه أصل و دلالة في المصدرين الرئيسيين شيء آخر. فالظاهرية على الأوّل، والفقهاء على الثّاني، ولأجل إيضاح الحال نأتي بمثالين:

1- إنّ الشكل الأوّل من الأشكال الأربعة القياس الذي يذكرها المناطقة - ضروريّ الإنتاج من غير فرق بين الأمور التكوينيّة أو الأحكام الشرعيّة، فكما أنّ الحكم بحدوث العالم



نتيجة حتميّة لقولنا: العالم متغيّر وكلّ متغيّر حادث، فهكذا الحكم بحرمة كلّ مسكر، نتيجة قطعيّة لقولنا: الفقاع مسكر، وكلّ مسكر حرام، فالفقاع حرام. لكنّ الظاهري يقبل المقدّمتين و لكن لا يفتى بالنتيجة بحجّة أنّها غير مذكورة في النصوص.

٢\_ ما يسمّيه الفقهاء بلحن الخطاب و إن كان شيئاً غير مذكور في نفس الخطاب، لكنّه من اللوازم البيِّنة له، بحيث يتبادر إلى الذَّهن من سهاعه، فإذا خاطبنا سبحانه بقوله: ﴿فَلا تَقُلْ هُما أُفَّ ﴾ (الإسراء: ٢٣) يتوجّه الذهن إلى حرمة ضربها و شتمهم بطريق أولى، ولكنّ الفقيه الظّاهري يأبي عن الأخذ به بحجّة كونه غير منصوص.

قال سبحانه: ﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يَغْفِرْ لَمُمْ مَا قَدْ سَلَفَ وَ إِنْ يَعُودُوا فَقَدْ مَضَتْ سُنَّتُ فيها لانص فيه بالاحتياط. الأُوَّلِينَ ﴾ (الأنفال:٣٨) فالموضوع للحكم (مغفرة ما سلف عند الانتهاء) و إن كان هو الكافر، لكن

الذهن السليم يتبادر إلى فهم شيء آخر لازم لهذا الحكم بالضّرورة و هو تعميم الحكم إلى المسلم أيضاً بوجه آكد. ولكنّ الظّاهري يتركه بحجّة أنَّه غير مذكور في النصّ.

وهذا النوع من الجمود يجعل النُّصوص غير كافلة لاستخراج الفروع الكثيرة وتصبح الشريعة ناقصة من حيث التشريع و التقنين، وغير صالحة لجميع الأجيال والعصور، وفاقدة للمرونة اللازمة الّتي عليها أساس خاتمية نبوّة نبيّنا محمد عَيْلِه وكتابه وسنته و....

وهؤلاء بين السنّة كالإخباريين بين الشيعة، غير أنّ الظاهرية ظهرت في القرن الثالث وقد عمل فيها لا نصّ فيه بالإباحة الأصليّة، والأخباريّة ظهرت في الشيعة في القرن العاشر وهم يعملون

بحوث في الملل والنحل - جعفر السبحاني ج٣ ص١٥٧ - ١٥٤



قال أبو الصلت الهروي: لما جمع المأمون العباسي الله مُبديه ﴾ الأحزاب:٣٧ للإمام الرضاطي أهل المقالات من أهل الإسلام والديانات من اليهود والنصارى والمجوس والصابئين وسائر الملل والنحل، فلم يقم أحد إلا وقد ألزمه حجته كأنه ألقم حجراً (مناظرات في إلا الله والراسِخُونَ ﴾ آل عمران: ٧. العقائد والأحكام، الشيخ عبدالله الحسن: ج١، ص٢٩٨).

> فقام إليه على بن محمد بن الجهم وكان من بين الحضور فقال للإمام الرضاطيني: يا بن رسول الله أتقول بعصمة الأنبياء؟

> > قال الإمام الرضاطيلي : نعم

فقال ابن الجهم: فما تعمل في قوله تعالى: ﴿ وَعَصِي آدَمُ رَبَّهُ فَغَوَى ﴾ طه: ١٢١، ﴿ وَذَا النُّونَ إِذ ذَهَبَ مُغاضِباً فَظَنَّ أَن لَّن نقدِر عَلَيه ﴾ الأنبياء: الآية ٨٧، ﴿ وَلَقَد هَمَّت به وَهَمَّ بها ﴾ يوسف: ٢٤، وقوله تعالى في رسوله الكريم عَلِيالاً: ﴿ وَتُخفى فِي نَفسِكَ ما

فقال الإمام الرضاطلي في ابن الجهم اتق الله ولا تنسب إلى أنبياء الله الفواحش، ولا تَتأوَّل كتاب الله برأيك فقد قال تعالى: ﴿ وَمَا يَعلمُ تَأْوِيلُهُ

فأما قوله تعالى في آدم: ﴿وَعَصِي آدَمُ رَبَّهُ فَغُورى ﴾ فإن الله عز وجل خلق آدم حجة في أرضه وخليفة، ولم يخلقه للجنة، ومعصيته في الجنة لا في الأرض، وعصمته إنها تجب في الأرض ليتم مقادير أمر الله، فلما أُهبط إلى الأرض عُصم بقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهُ اصطَفى آدَمَ ونُوحاً وآل إبراهيمَ وآلَ عمرانَ على العالِين ﴾ آل عمران: ٣٣.

وأما قوله تعالى: ﴿وَذَا النُّونَ إِذَ ذَهَبَ مُغاضِباً فَظَنَّ أَن لَّن نقدِر عَلَيه ﴾ إنَّما ظن بمعنى استيقن أن الله لن يُضيّق عليه رزقه، ألم تسمع قوله سبحانه:



﴿وأَمَّا إذا مَا ابتلاًه رَبه فَقَدَرَ عليهِ رِزقَه ﴾ الفجر: ١٦ أي ضَيَّقَ عليه رزقه، ولو ظن أن الله لا يقدر عليه لكان قد كفر.

وأما قول الله في يوسف: ﴿وَلَقَد هَمَّت بِه وَهَمَّ بِه وَهَمَّ بِه وَهَمَّ بِه فَا فَهُمَّ بِه فَا فَهُ فَإِنّها هَمَّت بالمعصية وهمَّ يوسف بقتلها إن أجبرته لِعظم ما تداخله فصرف الله عنه قتلها والفاحشة، بقوله عز وجل: ﴿كَذَلِكَ لِنصرِفَ عَنهُ السُّوءَ والفَحشَاءَ ﴾ يوسف: ٢٤ يعني القتل والزنا.

وأما جدّي عَيْلاً وقول الله عز وجل فيه: ﴿ وَتَخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبديهِ وَتَخْشَى النَّاسِ وَاللهُ أُحَقُّ أَن تَخْشَاه ﴾ الأحزاب: ٣٧ فإنَّ الله عز وجل عرّف نبيه عَيْلاً أسهاء أزواجه في دار الدنيا وأسهاء أزواجه في دار الدنيا وأسهاء أزواجه في دار الآخرة وأنهن أُمّهات المؤمنين، واحد من سُمّى له زينب بنت جحش، وهي يومئذ تحت زيد بن حارثة فأخفى أسمها في نفسه يومئذ تحت زيد بن حارثة فأخفى أسمها في نفسه

فبكى ابن الجهم وقال: يا ابن رسول الله، أنا تائب إلى الله عز وجل من أن أنطق في أنبياء الله: بعد يومى هذا إلا بها ذكرته.

عيون أخبار الرضا للصدوق: ج٢ ص ١٧٠.



#### التناقض بين صلح الحسن وحرب الحسين الملا

يتبادر إلى ذهن البعض بعض الشبهات حول سلوك الأئمة المعصومين الملا في أداء أدوارهم المنوطة بكل واحد منهم.

من هذه الشبهات ما أثاره البعض من أن الحسن اللي صالح معاوية بينها الإمام الحسين اللي اختار الحرب على قلة أصحابه، فلابد أن يكون احد الإمامين على الحق، والآخر على خلافه وإلا يكون جمعاً بين النقيضين.

والجواب على هذه الشبهة لا يحتاج إلى تأمل كثير، فإن الثابت أن الإمام الحسن الحسن الحسن المار جيشه بسبب الخيانات من بعض القادة، حتى وصل الأمر إلى التآمر على تسليم الإمام الحسن المربخ نفسه إلى معاوية، وأدرك المربخ هذه المؤامرة وكان أمامه خياران: إما الاستسلام المذل أو الصلح الكريم، فاختار الثاني على الأول... وأما الإمام الحسين المربخ فهو قد خرج ثائرا برجال قلوبهم كزبر الحديد وقد حقق بثورته وأنصاره ما أذهل الدنيا من صنوف البطولة والشجاعة والإباء... فشتّان بين موقف الإمام الحسن المربخ وموقف الحسين المربخ.

ثم أننا من جهة ثانية لا نحكم بالتناقض ولا أن أحد الموقفين كان على حق والآخر كان على البيائي النهي على الأئمة الله كان على البيائية النبي الله كان على الباطل، من باب أننا نعتقد بعصمة جميع الأئمة الله كاعتقادنا بعصمة النبي الأكرم أله إلى صلح الحديبية مع المشركين، وفي موارد أخرى اختار الحرب، فلا وجه لشبهة التناقض فيه لاختلاف الموارد.



هو علي بن الإمام جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن أبي طالب الملاعظة أبو الحسن، وأمه أم ولد، وهو أصغر أولاد أبيه (عمدة الطالب لابن عنبه: ٢٤١) ولد في منطقة العريض وهي على بُعد أربعة أميال من المدينة من جهة المشرق سنة ١٣٣ هـ. ولُقِب بالعريضي نسبة إلى مسقط رأسه (مناقب ابن شهر آشوب ٤/ ٢٨٠) وقال الطوسي: جليل القدر رفيع المنزلة، عظيم الشأن، تقياً، نقياً، صالحاً، عابداً، ورعاً، زاهداً، (الفهرست: ٨٧ رقم ٣٦٧)، وقال الشيخ المفيد عنه: كان راوية للحديث كثير الفضل سديد الطريق. (الإرشاد للمفيد: ٢٨٧)

مات والده الإمام الصادق الملي وهو طفلٌ صغير (عمدة الطالب لابن عنبه: ٢٤١) وعاش وتربى في حجر أخيه الإمام موسى بن جعفر المليل.

عاصر والده الإمام الصادق الله والإمام الكاظم الكه والإمام الرضا اله والإمام الجواد اله والإمام الجواد اله والإمام المادي اله وعاصر كذلك الحسين ذي الدمعة بن زيد الشهيد اله (ابن عنبه عمدة الطالب: ٢٤١) تُوفي في أواخر شهر ذي الحجة الحرام سنة ٢٢٠هـ أي بعد شهادة الإمام الجواد اله بشهر تقريباً، ودُفن في مدينة العريض مسقط رأسه، كما قال الشيخ النوري في مستدرك الوسائل (٣/ ٦٢٦).

مُؤلفاته: - له مُصنفات عديدة منها، كتاب المناسك، وكتاب مسائل قد سألها من أخيه الإمام موسى الكاظم الميلي (الشيخ الطوسي الفهرست ٥٧ رقم ٣٦٧)، كتاب في الحلال والحرام ذُكر في رجال ابن داود: ١٣٦ رقم ١٠١٦، كتاب في الفقه، وكتاب مشتمل على الروايات.

## الإمامل

يختلف معنى الإمامة عند الشيعة عما هو في المذاهب الأخرى، فهي تعني الخلافة المطلقة لرسول الله عَيْلَة، فيخلفه الإمام في كل شيء، ويكون نسخة عنه من فعل وقول وتقرير، بفارق واحد وهو عدم نزول الوحي عليه، فالنبي يوحى إليه، وأما الإمام فلا، فالنبي شخص يختاره الله تعالى ويصطفيه ليكون وسيطا بينه وبين الناس ليبلغ رسالاته وتعاليمه بحلقة وصل وهي الوحي، وأما الإمام فليس كذلك، نعم له ملاك وظيفة رسول الله بصلاحياتها العريضة.

وبعد تسليمنا بها تقدم، نسأل: هل يمكن أن يكون الإمام صبيا؟.

للإجابة عن ذلك نقول: إن كان السن مقياسا ويهب الفرد قيمة وتقديرا عند الناس، فليس ذلك بمقياس عند الله، بل يتبع الإمكانيات والموهبة والتميّز عما عداه، فالمرء بأصغريه قلبه ولسانه، وإذا أمكن أن يكون النبي صبيا عند الله كما في

### فالحبا

قوله: ﴿ يَا يَحْيَى خُذِ الْكِتَابَ بِقُوَّةِ وَٱتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبيًّا ﴾ (مريم: ١٢)، بل أبعد منه متخذا من عيسى الليم نبيا وهـو في المهد، كقوله تعـالي: ﴿فَأَشَـارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمُهْدِ صَبِيًّا، قَالَ إِنِّي عَبْدُ الله آتُانيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبيًّا ﴾ (مريم: ٣٠)، ناهيك على أن الإمامة لا تكون إلا بعد الإيهان الكامل بقدرة الله على وضع جميع الفضائل في فرد يكون قدوة للخلق وملجاً لهم، كما في حادثة على بن جعفر عم الإمام الرضا اللي عندما كان في المسجد النبوي وحول بضعة رهط، إذ دخل عليه الإمام الجواد المبير وهو فتى يافع، فوثب على بن جعفر يقبل يديه، فلامه الحضور عما فعل وهو عم أبيه، فأجابهم: إذا كان الله \_ وقبض على لحيته لم يؤهل هذه الشيبة وأهّل هذا الفتى ووضعه حيث وضعه، أنكر فضله! نعوذ بالله مما تقولون بل أنا عبد له. (الكافي للكليني ج ١ ص٣٢٣)، فلم الاعتراض على إمامة آل محمد على الله ؟؟.



#### ومنّا مهديُّ الأُمّة الذي يصلّى عيسى خلفه).

٢- الفتن: الحافظ نعيم بن حماد المروزي (ح۱۳۳۳): ثنا ضمرة بن ربيعة عن يحيى بن أبي عمرو الشيباني عن عمرو بن عبد الله الحضرمي عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال ذكر رسول الله عَيْنَاتُ الدجال فقالت أم شريك فأين المسلمون يومئذ يا رسول الله قال: (ببیت المقدس یخرج حتی یحاصرهم وإمام الناس يومئذ رجل صالح [المهدي] فيقال صلى الصبح فإذا كبر ودخل فيها نزل عيسى بن مريم الملي فإذا رآه ذلك الرجل عرفه فرجع يمشى القهقري فيتقدم عيسى فيضع يده بين كتفيه ثم يقول صلى فإنها أقيمت لك فيصلي عيسي وراءه).

٣- صحيح البخاري: محمد بن اسماعيل البخاري (ح٣٢٦٥): حدثنا ابن بكير حدثنا الليث عن يونس عن ابن شهاب عن نافع مولى أبي قتادة الأنصاري أن أبا هريرة قال: قال رسول الله عَيْلَةُ (كييف أنتم إذا نزل ابن

إن الروايات التي تحدثت عن صلاة عيسى المبير خلف الإمام مَثّلت نموذجا من نهاذج الإنقاذ لأمة النصاري التي كانت حائرة في اتباع الدين الإسلامي أو البقاء على ما بقي من دينها، بالإضافة إلى أن هذه الخصوصية مَثّلت عالمية الدعوة المهدوية من جهة وعالمية الإمامة من جهة ثانية وهذه نماذج من روايات الفريقين في هذا الشأن:

#### أما الروايات من طرق أهل السنة:

١ - البيان في أخبار صاحب الزمان: الشيخ محمد بن يوسف الكنجي الشافعي ب٩ ما روي عن ابي هارون عن ابي سعيد الخدري في حديث طويل: (أن رسول الله عليه قال لفاطمة ١٠٤٤ يا فاطمة، إنّا أهل بيت أعطينا سِتَّ خِصال لم يُعطَها أحدٌ من الأوّلين، ولا يُدركها أحد من الآخِرين غيرنا أهل البيت: نبيّنا خير الأنبياء وهو أبوكِ، ووصيُّنا خير الأوصياء وهو بَعلُك، وشهيدنا خير الشهداء وهو حمزة عمّ أبيك، ومنّا سبطا هذه الأمّة وهما ابناكِ، مريم فيكم وإمامكم منكم).

#### وأما من طرق الشيعة الإمامية

١- تفسير فرات الكوفي: فرات الكوفي يصلى عيسى بن مريم خلفه»). ( ١٦٦-١٦٦ قال: حدثني جعفر بن محمد الفزاري معنعنا: عن أبي جعفر عليه السلام في قوله: (يوم يأتي بعض آيات ربك لا ينفع نفس ايهانها... يا خيثمة سيأتي على الناس زمان لا يعرفون ما هو التوحيد حتى يكون خروج الدجال وحتى ينزل عيسى بن مريم من السماء ويقتل الله الدجال على يديه ويصلى بهم رجل منا أهل البيت، ألا ترى أن عيسى يصلى خلفنا وهو نبي؟ ألا ونحن أفضل منه).

> ٢-الكافى:الشيخ الكيني خلفه عيسي منا»). ج٨ص٠٥ح١:

عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمد بن سليمان، عن عيثم بن أشيم عن معاوية بن عمار، عن أبي عبد الله الله قال: (خرج النبي ﷺ ذات يوم وهو مستبشر يضحك سرورا فقال له الناس: أضحك الله سنك يا رسول الله وزادك سرورا فقال: رسول الله عَنْ في يومي هذا بتحفة لم يتحفني بمثلها فيها مضي، إن جبرئيل أتاني فأقرأني من ربي السلام وقال: يا محمد إن الله عزوجل اختار من بني هاشم سبعة، لم يخلق مثلهم فيمن مضى ولا يخلق مثلهم فيمن بقى، أنت يا رسول الله سيد النبيين وعلى بن أبي طالب وصيك سيد الوصيين والحسن لنصرته فقدمه وصلى خلفه). والحسين سبطاك سيد الأسباط وحمزة عمك

سيد الشهداء وجعفر ابن عمك الطيار في الجنة يطير مع الملائكة حيث يشاء ومنكم القائم

٣- دلائل الإمامة: أبو جعفر الطبرى الشيعي (ص٤٤٣) ( ٢١٦ / ٢٠ - حدثني أبو إسحاق إبراهيم بن أحمد الطبري، قال: حدثنا عبد الجبار بن شيران بالبصرة، قال: حدثنا محمد بن زكريا، قال: حدثنا الحكم بن أسلم وشعيب بن واقد، قالا: حدثنا جعفر بن سليان، عن أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله عَلَيْلَة: «والذي نفسي بيده، إن مهدي هذه الأمة الذي يصلى

٤ - الأمالي: الشيخ الصدوق، ص۲۸۷ ح: حدثنا محمد بن على ماجيلويه على قال حدثنا عمى محمد بن أبى القاسم عن احمد بن هلال عن الفضل بن دكين عن معمر بن راشد قال سمعت ابا عبد الله الصادق المليخ يقول: (اتي يهودي النبي عَنْ فقام بين يديه يحد النظر إليه فقال يا يهودي ما حاجتك؟ قال أنت أفضل أم موسى بن عمران النبي الذي كلمه الله وانزل عليه التوراة والعصا وفلق له البحر وأظله بالغمام؟ فقال له النبي عَيالية ...يا يهودي أن موسى لو أدركني ثم لم يؤمن بي وبنبوتي ما نفعه إيهانه شيئا ولا نفعته نبوته يا يهودي من ذريتي المهدي إذا خرج نزل عيسى بن مريم



#### الجواب:

التسمية بعبد الحسين وعبد الزهراء وعبد الرسول ونحو ذلك جائزة ، إذ ليس المقصود من العبوديّة هو المخلوقيّة أو تأليه المعصومين الملل بل المراد خضوع الطاعة لهم والخدمة احتراماً لهم كما أمر بذلك القرآن الكريم : ﴿أَطِيعُوا اللّه وَأَطِيعُوا اللّه وَأَطِيعُوا اللّه وَأُولِي الْأَمْر مِنكُمْ ﴾ [النساء:٥].

هذا مع أنّ العبوديّة في القرآن المجيد والفقه على أقسام:

منها: عبوديّة المخلوقيّة وهي مضافة لله تعالى خاصّة.

ومنها: عبوديّة للطاعة، ومنها: عبوديّة ملك المنفعة، وهو الذي يسمّى ملك الرقبة في كتب الفقه عند جميع المذاهب الإسلاميّة، وأطلقوا على ذلك الباب الفقهي المرقبة في كتب الفقه عند جميع المذاهب الإسلاميّة، وأطلقوا على ذلك الباب الفقهي اسم كتاب العبيد والإماء وبيعهم وشراؤهم، وهم الكفّار الذين يؤسرون ويُغنمون، فيقال: هذا عبد فلان، وغلام وجارية فلان، وأشار إليه القرآن الكريم: ﴿عَبْدًا مُمْلُوكًا لاَ يَقْدِدرُ عَلَى شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٥]. فالمملوكيّة ههنا ليس بمعنى الملك التكويني للخالق على مخلوقه بل هو الملك الإعتباري التخويلي، وهو ملك المنفعة المسمّى بملك الرقبة.

فلم يستشكل أحد من المسلمين في قراءه هذه الآية ونظيرها من الآيات الواردة في العبيد، ولا استشكل أحد من الفقهاء في كتابة كتاب العبيد والإماء؟! وليس إلاً؟ لأنّ استعال العبوديّة على معان وأقسام مختلفة لا بمعنى المخلوقيّة.





النفي والإثبات

اسم المؤلف: الشيخ احمد سلمان الأحمدي

سنة الطبع: ١٤٣٧هـ

عدد الصفحات: ٢٦٤

الطبعة: الأولى

إن حادثة مبيت على أمير المؤمنين من أشهر والجواب عن الرد وقد اخذ المؤلف على عاتقه الإشارة إليها.

> ضعفها والطعن في تفاصيلها، وهو الدكتور في كتاب وقد كانت المقالات متسلسلة في الرد كل ما يدعيه المنكرون.

حوادث السيرة النبوية، حتى إنّه لا يكاد يخلو أن يُبيّن جميع التفاصيل التي تقف وراء مثل هذه كتاب سيرة أو تاريخ من ذكر هذه الحادثة أو التوجهات فبدا بظاهرة بغض على الملا ومن يقف وراء نشر مثل هذا التوجه ثم بيان الجانب وقد تصدّى أحدهم لكتابة المقالات في نقد التاريخي في الحادثة المذكورة ومحاولات الإنكار هذه الحادثة في بعض الصحف السعودية، وبيان التي يقف خلفها بعض الجهلة والنواصب حتى أتى على جميع ما ذكروه مبينا أن إنكار مثل هذه أحمد بن قاسم الغامدي، وقد تصدى الشيخ الحادثة دونه خرط القتاد لأن ثبوتها قد تجاوز المؤلف (احمد سلمان ) للرد على تلك التشكيكات مستوى إمكان الإنكار وهذا الأمر قد تناول فيه ضمن مقالات متعددة وقد جمعت هذه الردود المؤلف النصوص المثبتة للحادثة والجواب عن

#### من أطلق لقب الصديق والفاروق على الأول والثاني؟

هل صحيح أنه لا يوجد حديث واحد صحيح بأن النبي عَيْنَا دعا أبا بكر بـ (الصدِّيق) وكذلك عمراً بـ (الفاروق) ولم يصفهما بهذين الوصفين، وأن وصف الصديق والفاروق وطبقاً للروايات مختص بسيدنا على (كرم الله وجهه).

فقد ورد ذلك المعنى كما في بعض رواياتنا؛ فعلى سبيل المثال نقل الهيثمي عن أبي ذر وسلمان قالا: (أخذ النبي على المثال بيد علي، فقال: إن هذا أول من آمن بي، وهذا أول من يصافحني يوم القيامة، وهذا الصديق الأكبر، وهذا فاروق هذه الأمة يفرق بين الحق والباطل، وهذا يعسوب المؤمنين، والمال يعسوب الظالمين). (مجمع الزاوئد ومنبع الفوائد، الهيثمي: كتاب المناقب، باب مناقب علي بن أبي طالب، باب إسلامه ، ح ١٤٥٩٧).



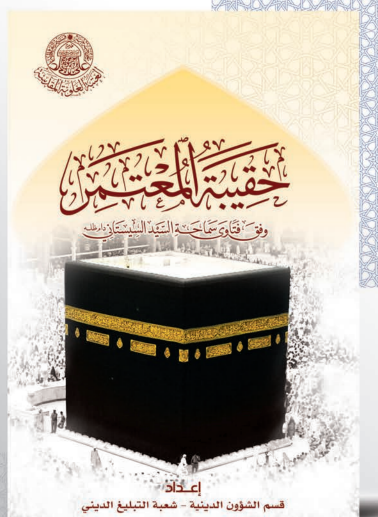


يَا بَنَ رَسُولِ اللهِ يَا حُجَّةَ اللهِ عَلَى خَلْقِهِ يَا سَيِّدَنَا وَمَوْلِينَا إِنَّا وَ وَقَرَّمْنَاكَ بَيْنَ وَوَجَهْنَا وَوَسَّلْنَا بِكَ إِلَى اللهِ وَقَدَّمْنَاكَ بَيْنَ يَوَجَهْنَا وَوَسَّلْنَا بِكَ إِلَى اللهِ وَقَدَّمْنَاكَ بَيْنَ يَدَى حَاجِاتِنَا يَا وَجِيها عِنْدَ اللهِ الشَّهِ الشَّفَعُ لَنَا عِنْدَ اللهِ يَدَى حَاجِاتِنا يَا وَجِيها عِنْدَ اللهِ الشَّفِ لَنَا عِنْدَ اللهِ ال

٨ / ربيع الأول / ٢٦٠هـ
شهادة الامام الحسن العسكري هي

قسم الشؤون الدينية شعبة التبليغ الديني







www.imamali-a.com tableegh@imamali.net 07700554186