



العدد (٣١) لشهر رحب الأصب سنة ٢٣٧ هـ

- الإخلاص
- اَداب التعامل مع الأبناء
- إفشاء السلام وآثاره الأجتماعية







# إقرأ في هذا العدد

♦ وقفة فقهية:



\* محاسن الكلم:

البيان والتعريف ولزوم الحجة

❖ مساجدن



♦ عقائدن



\* رجال حول الإمام



المشرف العام

الشيخ مصطفى أبو الطابوق

رئيس التحرير

الشيخ محمد الماجدي مدير التحرير

الشيخ وصفى الحلفى

هيأة التحرير

الشيخ عبد السادة الجابري الشيخ حازم الترابي الشيخ حسين الهاشمي الشيخ وصفي الحلفي

شعبة التبليغ الديني

التصميم والاخراج الفني ضياء حرز الدين

# غسل الجنابة \_ القسم الثاني



البيان والتعريف ولزوم الحجة



مسجد أبي أيوب الأنصاري



الإمامة (الحلقة السابعة عشر)



قنبر مولى أمير المؤمنين ( الله عنه الله على الله عنه الله على الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله



قسم الشؤون الدينية ـ شعبة التبليغ



www.alataba.net/vb www.imamali.net tableegh@imamali.net



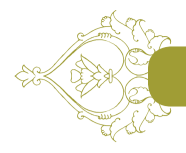
# فضائل الإمام على (اليلا)

روى سلمة بن قيس قال: قال رسول الله ( على السهاء السابعة كالشمس بالنهار في الأرض، وفي السهاء الدنيا كالقمر بالليل في الأرض. أعطى الله علياً من الفضل جزاءً لو قُسِّم على أهل الأرض لوَسعهم. وأعطاه الله من الفهم لو قُسِّم على أهل الأرض لوَسعهم. شبهت لينه بلين لوط، وخَلقه بِخُلق كيى، وزُهده بزهد أيوب، وسخاءه بسخاء إبراهيم، وبهجته ببهج قسليان بن داود، وقُوَّته بقوة داود (و) له اسم مكتوب على كل حجاب في الجنة، بشرني به ربِّي وكانت له البشارة عندي. عليٌّ محمودٌ عند الحق، مزكَّى عند الملائكة، وخاصت عي وخالصتي وظاهرتي ومصباحي وجُنتي ورفيقي، آنسني به ربي، فسألت ربي أن لا يقبضه قبلي، وسألته أن يقبضه شهيداً [بعدي] أُدخلت الجنة فرأيتُ حُورَ عليًّ أكثر من ورق الشجر، وقُصور عليٍّ كعدد البشر. عليٌّ مني وأنا من عليٍّ، مَن تولَّى علياً فقد تو لاَّي، حُبُّ عليٍّ نعمةٌ، واتباعُه فضيلة. دان به الملائكة وحفت به الجن الصالحون. لم يمش على الأرض ماش بعدي إلاّ كان هو أكرم منه عزّاً وفخراً ومنهاجاً. لم يك فظاً عجولاً، ولا مسترسلاً لفساد ولا متعنداً، هلته الأرضُ فأكرمته. لم يخرج من بطن أثني بعدي أحدٌ كان أكرم خروجاً منه، ولم ينزل منز لاَ إلاّ كان ميموناً. أنزل فأكرمته. لم يخرج من بطن أثني بعدي أحدٌ كان أكرم خروجاً منه، ولم ينزل منز لاَ إلاّ كان ميموناً. أنزل الله عليه الحكمة، وردًاه (ألبسه الرداء) بالفهم. ثُجالِسه الملائكة ولا يراها، ولو أُوحِيَ إلى أحد بعدي



لأُوحِيَ إليه، فزين الله به المحافل وأكرم به العساكر، وأخصب به البلاد، وأعزَّ به الأجناد. مَثَلُه كَمَثل بيت الله الحرام، يُزار ولا يَزور، ومَثَلُه كمَثل القمر إذا طلع أضاء الظلمة، ومَثَلُه كمَثل الشمس إذا طلعت أنارت (الدنيا). وصفه الله في كتابه ومدحه بآياته، ووصف فيه آثاره، وأجرى منازله، فهو الكريم حيّاً والشهيد ميتاً) (أمالي الصدوق: ص ٦ - ٧).

عن سلمان الفارسي قال: سمعت رسول الله (هيه) يقول: (خلقت أنا وعلي بن أبي طالب من نور الله عن يمين العرش، نسبّح الله ونقدسه من قبل أن يخلق الله عز وجلّ آدم بأربعة عشر ألف سنة، فلما خلق الله آدم نقلنا إلى أصلاب الرجال وأرحام النساء الطاهرات، ثمّ نقلنا إلى صلب عبد المطّلب، وقسّمنا نصفين، فجعل نصفاً في صلب أبي عبد الله وجعل نصفاً آخر في صلب عمي أبي طالب، فخلقت من ذلك النصف وخلق علي من النصف الآخر، واشتق الله لنا من أسمائه أسماء، فالله عز وجلّ محمود وأنا محمّد، والله الأعلى وأخي علي، والله الفاطر وابنتي فاطمة، والله محسن وابناي الحسن والحسين، وكان اسمي في الرسالة والنبوة وكان اسمه في الحلافة والشجاعة، وأنا رسول الله وعلى ولي الله) (كفاية الطالب، ص١٤٣).



# غسل الجنابة/القسم الثاني

# وفق فتاوى سماحة آية الله العظمى السيد على الحسيني السيستاني (دام ظله الوارف)

غسل الجنابة ونكمل في هذا العدد باقع الأحكام.

### (كيفية الغسل)

س: ما هي كيفية غسل الجنابة؟ ج: لغسل الجنابة كيفيتان: ارتماسي و ترتيبي.

١ ـ (الأرتماسي): وهو على نحوين: دفعی وتدریجی،

والأوّل: هو تغطّية الماء لمجموع البدن وستره لجميع أجزائه، وهو أمر دفعي يعتبر الانغياس التدريجي مقدمة لـــة، ويكفى فيه خروج بعض البدن من الماء ثم رمسه بقصد الغسل.

والثاني: هو غمس البدن في الماء تدريجاً مع التحفظ فيه على الوحدة العرفية، فيكون غمس كل جزء من البدن جزءاً من الغسل لا مقدمة له كما في النحو الأوّل، ويشترط فيه أن يكون كل جزء من البدن خارج الماء قبل رمسه بقصد الغسل، ويصح الغسل بالنحو الثاني كالأوّل.

٢\_ (الترتيبي): \_ و الأحوط وجوباً \_ في كيفيته أنّ يغسل أولاً تمام الرأس والرقبة ثم بقية البدن، ولا يجب الترتيب بين الطرفين، فيجوز غسلها معاً، أو بأية كيفية أخرى وان كان \_ الأحوط استحباباً \_ أن يغسل أولاً تمام النصف الأيمن، ثم تمام النصف

ذكرنا في العدد السابق بعض أحكام ويجب في غسل كل عضو إدخال شيء من الآخر مما يتصل به إذا لم يحصل العلم بإتيان الواجيب إلا بذلك.

س: هٰل يكتفي في الغُسل بتحريك البدن تحت الماء بقصد الغسل، أو تحريك بعض الأعضاء وهو في الماء بقصد غسله.

ج: الأحوط وجوباً عدم الاكتفاء في الغُسل بتحريك البدن تحث الماء بقصد الغسل، كأن يكون جميع بدنه تحت الماء فيقصد الغسل الترتيبي بتحريك الرأس والرقبة أولاً ثم الجانبين، وكذلك الأحوط وجوباً عدم الاكتفاء بتحريك بعض الأعضاء وهلو في الماء بقصد

س: هل يكتفي في الغسل بإخراج البدن من الماء بقصد الغسل، أو إخراج بعض الأعضاء من الماء بقصد غسله.

ج: الأحوط وجوباً عدم الاكتفاء في الغسل بإخراج البدن من الماء بقصد الغسل، ومثله إخراج بعض الأعضاء من الماء بقصد غسله.

س: هل يشترط في صحة الغسل الترتيبي تحت الدوش الإنفصال عن الماء بعد غسل الرأس والرقبة وقبل غسل البدن ثم الرجوع لغسل البدن؟

ج: اذا كَانِ عمود الماء متقطعاً فلا اشكال، وأما إذا كان متصلاً يصب على البدن عند غسل الرأس وما بعده

فالاحوط وجوبأ التنحى بعد غسل الرأس والرقبة ثم يدخل تحت الماء بقصد اتمام الغسل.

س: لو راى المكلف بعد اتمام غسل الجنابة وجود عازل للهاء في بقعة معينة على الجسم، فهل يغسل المنطقة المعزولة فقط بعد ازالة العازل، أم يغسل تمام البدن المتبقى بعد العازل وحسب الترتيب المتبع في الغسل؟ ج: يغسل ذلك الموضع فقط الا اذا كان في الراس أو الرقبة فان الاحوط وجوبًا ان يغسل بعده الجسم.

س: اذا غسل شعره بالشامبو فهل يجب عليه تجفيفه قبل غسل الجنابة؟ ج: لا يجب.

س: ما حكم الماء الساقط من غسل الجناية؟ ج: طاهر.

## (شرائط الغسل)

١- طهارة ماء الغسل، فلا يصح الغسل بالماء المتنجس.

٢- إطلاق ماء الغسل، فلا يصح الغسل بالماء المضاف كماء الورد. ٣- الأُحوط وجوباً أن يكون الماء نظیفاً أي غير متغير بالقذارات العرفية كالميتة الطاهرة، وأبوال الدواب والقيح.

٤- طهارة أعضاء الغسل.

٥- إباحة الماء، فلا يصح الغسل بالماء المغصوب.

٦- عدم المانع من استعمال الماء لمرض
 يتضر ر معه باستعماله.

النية، بأن يقصد الفعل متعبداً به بإضافته إلى الله تعالى إضافة تذلّليه.

٨- مباشرة الغاسل للغسل إذا أمكنه ذلك.

٩- الترتيب بين أعضاء الغسل كما
 تقدم بيانه في الغسل الترتيبي.

فالغسل يشترك في جميع ما تقدم اعتباره في الوضوء من الشرائط، ولكنه يمتاز عن الوضوء من وجهين: (١) انه لا يعتبر في غسل أي عضو هنا أن يكون الغسل من الأعلى إلى الأسفل، وقد تقدم اعتبار هذا في الوضوء في الجملة.

(Y) الموالاة فإنها غير معتبرة في الغسل، وقد كانت معتبرة في الوضوء. سي: ما حكم خروج الحدث الأصغر (كالريح) أثناء غسل الجنابة؟ ج: يكمل غسله و الأحوط وجوبا أن يتوضأ بعده للصلاة.

س: هل الاستبراء بالبول قبل الغُسل شرط في صحة الغسل?

ج: الاستراء بالبول قبل الغسل ليس شرطاً في صحته ، وإنها فائدته عدم وجوب الغسل إذا خرج منه رطوبة مشتبهة بالمني ، فلو لم يستبرئ واغتسل ثم خرج منه المني أو الرطوبة المشتبهة ، جرى عليه حكم المني، فيجب الغُسل له كالمني.

س: هل يجزي غسل الجنابة عن الوضوء؟

ج: نعم يجزئ عن الوضوء.

س: إذا اجتمع على المكلف اغسال متعددة كغسل الجنابة والجمعة

والحيض وغير ذلك فهل يكفي غسل واحد عنها جميعا؟

ج: نعم يكفي فيجوز له أن يغتسل غسلاً واحداً بقصد الجميع ويجزيه ذلك، كما يجوز له أن ينوي خصوص أحدها وهو حين نفيد يجزي عن نفسه وعن غيره أيضاً، نعم الأحوط وجوبا عدم اجزاء أي غسل عن غسل الجمعة من دون قصده ولو إجالا.

# (ما يكره للجنب)

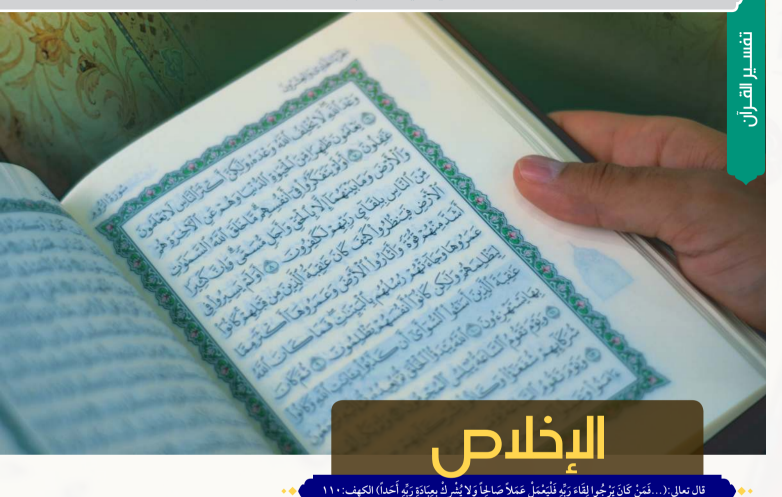
س: ما هي مكروهات غسل الجنابة؟
ج: قد ذكر الفقهاء (رض) أنه يكره
للجنب الأكل والشرب إلا بعد الوضوء،
أو بعد غسل اليدين والتمضمض وغسل
الوجه، وتزول مرتبة من الكراهة بغسل
اليدين فقط، ويكره قراءة ما زاد على
سبع آيات من غير العزائم، بل الأحوط
استحباباً عدم قراءة شيء من القرآن
مادام جنباً، ويكره أيضاً مس ما عدا
الكتابة من المصحف، والنوم جنباً إلا أن
يتوضاً أو يتيمم بدل الغسل.

### (مستحبات غسل الجنابة)

س: ما هي مستحبات غسل الجنابة؟ ج: قد ذكر العلماء (ﷺ): أنه يستحب غسل اليدين أمام الغُسل من المرفقين ثلاثاً، ثم الاستنساق ثلاثاً، ثم المضمضة ثلاثاً، ثم الاستنساق ثلاثاً، وإمرار اليد على ما تناله من الجسد خصوصاً في الترتيبي، بل ينبغي التأكد في ذلك وفي تخليل ما يحتاج إلى التخليل، ونزع الخاتم ونحوه، الاستبراء بالبول قبل الغسل.

س: ما هي الطريقة لغسل الجنابة؟ ج: اولا وقبل كل شيء يستحب التبول (تستبرء) حتى اذا خرجت اي رطوبة مشتبهة بالمني بعد الغسل لا تضطر

لأعادته. ومن ثم تطهر موضع النجاسة بحيث يكون جسمك طاهرا من ای نجاسة وتزیل ای حاجب يمنع من وصول الماء الي البشرة (صبغ الاظافر مثلا). الان تبدأ اولا بالنية فتنوى (اغتسل غسل الجنابة (مثلا) قربة إلى الله تعالى) ويكفى في النية القصد في النفس ولا حاجة للفظ. ثم تغسل الرأس والرقبة بصب الماء عليها محركا يديك لتتأكد من أن الماء قد وصل الى جميع أجزاء الرأس والرقبة ان لم يصل الماء الا بذلك. ثم تغسل بقية البدن والاحوط الأولى ان تغسل الجهة اليمنى من البدن اولا بصب الماء عليها وتحرك يدك لتضمن وصول الماء الى جميع اجزاء الجهة اليمني با في ذلك غسل العورتان واي شي مشترك بين الجهتين اليمني واليسري. ولا تنسي باطن القدم وبين الاصابع. ثم تغسل الجهة اليسري بصب الماء عليها وتحريك اليد لتضمن وصول الماء الى جميع اجزاء البدن وكما فعلت في الجهة اليمني. حينئذ تكون قد اكملت الغسل. ويمكنك ان تحرك يدك في اي اتجاه تريد اثناء الغسل ويمكنك صب ما تشاء من الماء ولا يجب ان يكون الجسم جافا كما يعتقد البعض وانها يجب ان يكون ماء الغسل اغلب من الرطوبة الموجودة. وهذا النوع من الغسل يسمى الترتيبي. وهناك نـوع اخر يسمى الارتماسي وهو ان تغطس جميع جسمك في الماء الكثير (النهر مثلاً) مرة واحدة بعد النية.



قال تعالى. (... دمن دان يرجو ارتفاء ربهِ فليعمل عمار صاحِ

تشير هذه الجمل من الآية الكريمة إلى قضية البعث وتربطها بالتوحيد بواسطة (فاء التفريع) حيث تقول: (فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالحاً).

بالرغم من أن لقاء الله بمعنى المشاهدة الباطنية ورؤية الذات المقدسة بعين البصيرة هو أمر محكن في هذه الدنيا بالنسبة للمؤمنين الحقيقيين، إلا أنّ هذه القضية تكتسب جانباً عاماً يوم القيامة بسبب مشاهدة الآثار الكبيرة والواضحة والصريحة للخالق تبارك وتعالى. لذا فإن القرآن استخدم هذا التعبير في خصوص يوم القيامة.

من جانب آخر، فإن الإنسان الذي ينتظر أمراً معيناً، ويأمل شيئاً ما، فمن الطبيعي أن يهيئ نفسه ويعدها لاستقبال ذلك الأمر، أما الشخص الذي يدعّي ولا يستعد، وينتظر ولا

يعمل، فهو في الواقع مدّع كاذب لا غير .

لهذا السبب فإن الآية أعلاه تقول: (فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً) وقد وردت بصيغة الأمر، الأمر الذي يلازمه الرجاء والأمل بانتظار لقاء الله. وفي آخر جملة ثمة توضيح للعمل المالحة في حلة قورية وقد من هذا له

وفي آخر جملة ثمة توضيح للعمل الصالح في جملة قصيرة، هي قوله تعالى: (وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةٍ رَبِّهِ أَحَداً). بعبارة أخرى: لا يكون العمل صالحا ما لم تتجل فيه حقيقة الإخلاص، فالهدف الإلهي يعطي لعمل الإنسان عمقا ونورانية خاصة، ويوجهه الوجهة الصحيحة، وعندما نفقد الإخلاص يكون العمل ذا جنبة الخاصة، ويفقد عمقه وأصالته الخاصة، ويفقد عمقه وأصالته

ووجهته الصحيحة. في الحقيقة إن العمل الصالح الذي

ينبع من أهداف إلهية، ويمتزج بالإخلاص ويتفاعل معه، هو الذي يكون جوازا للقاء الله تبارك وتعالى. وينبغي الإشارة إلى أن العمل الصالح له مفهوم واسع للغاية، وهو يشمل أي برنامج مفيد وبناء فردي واجتاعي، وفي أي قضية من قضايا الحياة. (الأمثل: ج٩، ص ٣٩٤-٣٩٦)

(الإخلاص أو روح العمل الصالح) أعطت الروايات الإسلامية مكانة خاصة لقضية (النية)، والإسلام في العادة يقرّ بقبول الأعال بملاحظة النية والهدف من العمل، والحديث المشهور عن النبي ( المنية ) بيان واضح لهذه الحقيقة. وبعد (النية) هناك (الإخلاص)، فلو اقترن العمل بالإخلاص فسيكون عملا ثمينا للغاية، وبدون الإخلاص عملا ثمينا للغاية، وبدون الإخلاص غمو لا قيمة له.

العدد (٣١) لشهر رجب الأصب سنة ١٤٣٧هـ

ولَمْ يَنْسَ ذِكْرَ اللهَّ بِهَا تَسْمَعُ أُذْنَاه ولَمْ يَخْدُنُ ولَمْ يَخْدُرُهُ ولَمْ يَخْدُرُه ولَمْ يَخْدُرُه إِلَّا أَعْطِيَ غَيْرُه (الكافي: جَرَ، ص١٦، ح٣).

والطريف في الأمر هنا هو ما ورد في سبب نزول هذه الآية من أن رجلا جاء إلى النبي (هي) فقال: (إني أتصدق وأصل الرحم، ولا أصنع ذلك إلا لله، فيذكر ذلك مني، وأحمد عليه فيسرني ذلك، وأعجب به. فسكت رسول الله (هي)، ولم يقل شيئا، فنزلت الآية: . . . فمن كان يرجوا لقاء ربه فليعمل عملا صالحا ولا يشرك بعبادة ربه أحدا) (عدة الداعي: ص٠٠٩).

إن المقصود من هذه الرواية ليس الفرح أو السرور اللاإرادي، بل هي الحالة التي يكون فيها الفرح والسرور هدف لعمل الإنسان، أو الحالة التي تؤدي إلى عدم خلوص النة.

(طريق تحصيل النية الخالصة)

إن بلوغ مقام الإخلاص والتخلص من الشرك الخفي أمر غير يسير ولا سهل، ويفتقر إلى الدقة والتأمل اللازمين، ونحن سنسعى فيها يأتي للتعرف على الطرق المساعدة على ذلك:

١ \_ اليقين بالمبدأ والمعاد:

جميعنا يؤمن بالله ويوم القيامة، كها نعلم أن جميع إمكانياتنا الدنيوية هي فيض منه تعالى، وأن كل القوى غيره إنها تمثل انعكاساً ضعيفاً جداً لقدرته وقوته، وأنها خاضعة لإرادته ومشيته. لكنا لا نعتقد بهذه الأمور عن علم ويقين، فلذا نعقد آمالنا على غير الله، ونعتمد عليه ونشركه في عملنا، وهذه الحقيقة قد أشير إليها في كلات ائمة الدين، فعن أمير المؤمنين (على) قال: (سبب الإخلاص اليقين) (غرر الحكم: (على قدر قوة الدين يكون خلوص (على قدر الحكم: (على قدر الحكم: الدين أغرر الحكم: الدين يكون خلوص (على قدر الحكم: الدين يكون خلوص

فلكي نفهم وندرك الإخلاص لابد

الله عَزَّ وجَلَّ: (لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً) قَالَ: لَيْسَ يَعْنِي أَكْثَرَ عَمَلاً وَلِنَّهَ الإَصَابَةُ وَلَكِنْ أَصْوَبَكُمْ عَمَلاً وَإِنَّهَ الإَصَابَةُ خَشْيَةً الله وَالنِّيَّةُ الصَّادِقَةُ والحُسَنَةُ ثُمَّ قَالَ الإِبْقَاءُ عَلَى الْعَمَلِ حَتَّى يَخْلُصَ قَالَ الإِبْقَاءُ عَلَى الْعَمَلِ حَتَّى يَخْلُصَ الْلَهْ مَنَ الْعَمَلِ والْعَمَلِ حَتَّى يَخْلُصَ الَّالَدِي لَا تُرِيدُ أَنْ يَحْمَدَكَ عَلَيْهِ أَحَدُ اللّهِ عَزَّ وجَلَّ، والنِّيَّةُ أَفْضَلُ مِنَ الْعَمَلِ أَلَا وَإِنَّ النَّيَّةَ هِي الْعَمَلُ ثُمَّ الْعَمَلُ ثُمَّ الْعَمَلُ اللّهُ عَزَّ وجَلَّ والنِّيَّةُ أَفْضَلُ مِنَ الْعَمَلُ ثُمَّ الْعَمَلُ عَلَى الْعَمَلُ ثُمَّ تَلِكَ قَوْلُهُ عَزَّ وجَلَّ : (قَالْ كُلُّ يَعْمَلُ ثُمَّ عَلَى شَاكِلَتِه) يَعْنِي عَلَى نِيْتِه ) (الكافِ: عَلَى شَاكِلَتِه) يَعْنِي عَلَى نِيْتِه ) (الكافِ:

ج۲، ص۱۲، ح٤).

فالإخلاص في العمل هو تطهيره عن ملاحظة غير وجه الله تعالى ورضاه من الرياء والسمعة وحب الجاه وأمثال ذلك فان ذلك شرك خفي قبل من نجا منه لخفاء طرقه، ولذلك قَالَ ( الله الله الشرك في أمتى أخفى من دبيب النملة السوداء على الصخرة الصاء في الليلة الظلماء) وهو من أعظم الموانع عن الوصول إلى الحق والقرب منه قال الله تعالى (فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً) وإذا ارتفع ذَلَك سهل الوصول إليه سبحانه، كما يرشد إليه مِـاْ رُويْ عَـِنْ أَبِي جَعْفَـرُ البَّاقـرِ(ﷺ) قَـالَ: (مَا أَخْلَصَ الْعَبْدُ الإيرَانَ باللهُ عِنَّ وجَلَّ أَرْبَعِينَ يَوْمِا أَوْ قَالَ مَا أَجْمَلَ عَبْدُ ذِكْرَ الله عَنِزٌ وجَيِلَ أَرْبَعِينَ يَوْمَا إِلَّا زَهَّــُدُهُ اللهُ عَنَّ وِيجَـلِّ فِي الدِّنْيَا وبَيِصَّرَّه دَاْعَهَا ودَوَاءَهَا فَأَثْبَتَ الْحِكْمَةَ في قُلْبِه وأَنْطُقَ بِهَا لِسَانَه) (الكافي: ج٢، ص١٦، ح٦)، فالعمل الخالص يعتبر مها في الإسلام.

ويمكن أن نسمي الإخسلاس بر (توحيد النية) يعني التفكير بالله وبرضاه في جميع الأمور والحالات، فالإخلاص هو أن تكون الدوافع الإنسانية خالية من أي نوع من أنواع الشوائب، عَنْ أبي الحسن الرضا (الله أن أمير المؤمنين (الله كان أعبادة وله يقد وله ي

أن نزيد في معرفتنا واعتقادنا العملي بالله ويوم الجزاء، ونسعى قبل طلب الإخلاص إلى الاقتراب من مقام اليقين.

٢ \_ اليأس من الناس:

على الإنسان أن يقطع أمله عن جميع الناس العاجزين البخلاء، ليكون يأسه هذا خطوة أولى نحو الارتباط الوثيق بالله سبحانه، وإخلاص العمل له، فعن المعصوم ( إلله الله الناس على أيدي الناس الخلاص اليأس عما في أيدي الناس (غرر الحكم: ١٩٩٢).

٣- تجنّب تنمية الأهواء واتباعها:
إن ما يدفع الإنسان إلى التملق والتزلف والتسكع على أبواب الخلائق ليس إلا الأمال والأهواء، والشهوات، وحب الدنيا، والتعلق بزخارفها، فلو حُدّ الأمل، وقُمع الهوى، وذُلّل حبّ الدنيا لما تعلق الإنسان بالغير، إذ كيف ستسمح له حريته أن يعلق آماله كيف ستسمح له حريته أن يعلق آماله أفضل الأعمال الإنسانية باشراك من أفضل الأعمال الإنسانية باشراك من ليس بخليق بهذا الأمر.

ع \_ استخدام العقل:

إن العاقل الملتفت إلى ضعف الناس، ودرجة تأثيرهم في مساعدة أفراد المجتمع إذا قارن بين ذلك وبين المحدة والمحرة والمحبة والكرامة الإلهية، لن يكون مستعداً أبداً لأن يبيع عمله على الآخرين، فعن الإمام الباقر (إلا) أنه قال: (ما بين الحق والباطل إلا قلة العقل. قيل: وكيف ذلك يا ابن رسول الله؟ قال: إن العبد يعمل العمل الذي هو لله رضي، فيريد به العمل الذي هو لله رضي، فيريد به المني يريد في أسرع من ذلك) (بحار النوار ج٧٢، ص٢٩٩).

### دعاء الختام:

إلهي، اجعل نياتنا خالصة في جميع أعمالنا بحيث لا نفكر بأحد سواك، ولا نعدوك إلى غيرك . . . واجعل ما نريده وما لا نريده تبعا لطاعتك ورضاك . . . آمين يا رب العالمين.

# الْبَيَان والتَّـعُـ

ا عن مُحَمَّدُ بن يُحْيَى وغَيْرُه عَنْ أَحْدَ بن مُحَمَّدِ بن عِيسَى عَنْ مُحَمَّدِ بن عِيسَى عَنْ مُحَمَّدِ بن عَجَدِ بن حَكِيم بن أَبِي عَمْدِ بن حَكِيم قَالَ: (قُلْتُ لأبِي عَبْدِ اللهُ (إلله) المُعْرفَةُ مِنْ صُنْع مَنْ هِيَ قَالَ مِنْ صُنْع اللهَ لَيْسَ لِلْعِبَادِ فِيهَا صُنْعُ).

عن محمّد ابن حكيم قال: (قُلْتُ لاَي عَبْدِ اللهُ ( اللهُ اللهُ رفَةُ مِنْ صُنْع اللهُ مَنْ هِيَ)، أي أهي من صنع الله تعالى وتوفيقه أو من صنع العباد وكسبهم بأفكارهم (قال: من صُنع الله لَيْسَ لِلْعِبَادِ فِيهَا صُنْعٌ)، وقد رويت في هذا المعني روايات كثيرة بلغت لكثرتها حدّ التواتر المعنوي بلغت لكثرتها حدّ التواتر المعنوي منها مذكورة في كتاب التوحيد للصدوق ( الله على أنَّ معرفته للصدوق ( الله على أنَّ معرفته تعالى توقيفيَّة وأنَّ العباد لم يكلفوا بتحصيلها بالنظر والاستدلال وأنَّ بتحصيلها بالنظر والاستدلال وأنَّ على الله والتعريف:

أوَّلاً: في عالم الأرواح بالإلهام. وثانياً: في عالم الأجسام بإرسال الرَّسول وإنزال الكتب وأنَّ عليهم قبول ما عرّفهم الله تعالى، فبطل ما ذهب إليه الأشاعرة والمعتزلة حيث قالوا يجب معرفته نقالاً بالنظر والمعرفة بعده من صنع الله تعالى بطريق العادة، والمعتزلة ومن يحذو حذوهم قالوا: يجب معرفته عقالاً بالنظر والمعرفة بعده من صنع العبد يولدها النظر كما أن حركة اليد تولد حركة المفتاح. وبالجملة لم يتعلق وجوب ولا

غيره من التكليفات إلا بعد بلوغ خطاب الشارع، ومعرفة الله تعالى قد حصلت لهم قبل بلوغ الخطاب بطريق إلهام بمرأتب وكلّ من بلغته دعوة النبع ( الله عن الله من الله عن ا يقين بصدقه فإنه تواتر الأخبار عنهم ( الله الله عن أحد إلا وقد يرد عليه الحقُّ حتَّى يصدع قلبه قبله أو تركه) (البحار: ج٥، ص٣٠٢)، وذلك أن الله يقول في كتابه: (بَلْ نَقْدِفُ بِالْحُقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُو زَاهِقٌ وَلَكُمْ الْوَيْلَ مِمَّا تَصِفُونً ) (سورة الأنبياء: آية ١٨)، وقد تواترت الأخبار أنَّ معرفة خالق العالم ومعرفة النبيّ ( الله على ال الاختياريّة، وأنّ على الله بيان هذه الأمور وإيقاعها في القلوب بأسباها وأنَّ على الخلق بعد أن أوقع الله تعالى تلك المعارف الإقرار بها والعزم على العمل بمقتضاها، أقول: الَّذي استفدته من كلامهم ( الله الله المراد بالمعرفة: ما يتوقّف عليه حجيّة الأدلّة السمعيّة من معرفة صانع العالم وأنّ له رضا وسخطاً وينبغي أن ينصب معلَّماً ليعلُّم الناس ما يصَّلحهم وما يفسدهم، ومن معرفة النبيِّ ( الله على ال والمراد بالعلم الأدلَّة السمعيّة كما قال النبي ( الله علي العلم ثلاثة: آية محكمة، أو فريضة عادلة، أو سنة قائمة) (الكافي: ج١، ص٣٢)، وفي قول الإمام الصادق ( إن من قولنا إن الله كيتج على العباد بها آتاهم وعرفهم، تم أرسل إليهم رسولاً وأنزل عليهم الكتاب فأمر فيه

ونهي) (الكافي: ج١، ص١٦٤)، وفي نظائره قدُّم أشياء على الأمر والنهي، فتلك الأشياء كلّها معارف وما يستفاد من الأمر والنهي كله هو العلم. ويحتمل أيضاً أن يرآد ها معرفة الأحكام الشرعيّة وهو الّذي ذهب إليه بعض أصحابنا قال: المراد مذه المعرفة المعرفة الّتي لا تلزم حجّته تعالى بالثواب والعقاب يوم القيامة إلا بها وهيى معرفة الأحكام التكليفية التي يعذُّب ويشاب مخالفها وموافقها. ٢- عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ مُحُمَّدِ بْن عِيسَى عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنَ عَنِ ابْنِ بُكُيْرٍ عَنْ خَمَّزَةَ بْنِ مُحَمِّدٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ أَللهُ ( إِلا ) قَالَ: (سَأَلْتُه

عن أبي عبد الله ( إله ) في قوله تعالى: ( و هَدَيْناه النَّجْدَيْنِ ) قَالَ: نَجْدَ الْخَيْرِ و النَجْدَ و النَجْدَ اللهُ أَي عرَّفناه سبيلها، والنجد في الأصل الطريق الواضح المرتفع وفيه دلالة على أنَّ الهداية تطلق على إراءة طريق السرِّ أيضاً.

عَنْ قَلُوْلِ اللهَّ عَنَّ وجَلَّ: (وهَدَيْناه

النَّجْدَيْنِ) قَالَ: نَجْدَ الْخَيْرِ وِالشَّرِّ).

وقال سيّد المحقّقين: إذا أريد تخصيص الهداية بالخير ، قيل أي نجدي العقل النظري والعقل القوّة النظرية كهال القوّة العمليّة

# ف ولُـزُوم الْحُجّـة الطقة الثانية

من كتاب الكافي

أو نجدى المعاش والمعاد أو نجدى الدُّنيا والآخرة أو نجدى الجنَّة والثبواب والفنياء المطلق في نور وجه الله والبهجة الحقّة للقاء بقائه. ٣- عَنْ يُونُسَ عَنْ سَعْدَانَ رَفَعَه عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهُ ۖ (إِنَّ اللهُ لَهِ) قَالَ: (إِنَّ اللهُ لَهُ يُنْعِمْ عَلَى عَبْدٍ نِعْمَةً إِلَّا وَقَدُّ أَلْزَمَهُ فِيهَا الْحُجَّةَ مِنَ اللهَ فَمَنْ مَنَّ اللهَ عَلَيْه فَجَعَلَه قُويًا فَحُجَّتُه عَلَيْه الْقِيَامُ بِهَا كَلُّفَه واخْتِهَالُ مَنْ هُـوَ دُونَه مِمَّنْ هُوَ أَضْعَفُ مِنْه ومَنْ مَنَّ اللهَ عَلَيْه فَجَعَلَه مُوَسَّعاً عَلَيْه - فَحُجَّتُه عَلَيْه مَالُه ثُمَّ تَعَاَّهُـدُه الْفُقَرَاءَ بَعْدُ بِنَوَافِلِه ومَنْ مَنَّ ا اللهُ عَلَيْه فَجَعَلَه شَريفًا فِي بَيْتِه - جَمِيلاً في صُورَتِه فَحُجَّتُهُ عَلَيْهُ أَنْ يَحْمَدَ اللهَّ تُعَالَى عَلَى ذَلِكَ وأَنْ لَا يَتَطَاوَلَ عَلَى غَيْرِه فَيَمْنَعَ حُقُوقَ الضُّعَفَاءِ لِحَالِ شَرَفُه وجَمَالِه).

الشہ ح:

ثم قَال (إلا وقَدْ أَلْزَمَه فِيهَا الْحُجَةَ مِنَ الله ): (إلا وقَدْ أَلْزَمَه فِيهَا الْحُجَةَ مِنَ الله )، بعد البيان والتوضيح لما ألزمه فزاد عليه، تكليفاً بإزائها شكراً لها.

ثم قال ﴿ اللهِ اللهِ اللهَ عَلَيْهُ فَرَيّاً )، أي جعله قويّاً )، أي جعله قويّاً وعقله.

وي بجسد ر ثم قال (ﷺ): (فَحُجَّتُهُ عَلَيْهُ الْقِيَامُ بِمَا كَلَّفُه)،

من الجهاد والطاعات والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وفي والنهي عن المنكر وغير ذلك ممّا لا يصدر إلاّ عن الأقوياء، والمرادأنَّ القيام بها كلّفه به أمر يحتجُّ به سبحانه على القويِّ يوم القيامة إن تركه.

وقوله (الله ): (واحْتِمَالُ مَنْ هُو دُونَه عِنْ هُو دُونَه عِنْ هُو أَضْعَفُ مِنْه) يعني حجّته عليه أيضاً أن يتحمّل محّن هو أضعف منه و لا يأخذه بالجريرة وسوء الأدب أو يتحمّل منه ثقله بدفع ظلم الظالم وجور الجائر وغير ذلك محّا يكسر ظهره ويجرح قلبه.

ثم قال ( الله عَلَيْه ): (ومَنْ مَنَّ الله عَلَيْه فَجُعَلَه مُوسَعاً عَلَيْه)، أي في الرِّزق والمال (فَحُجَّتُه عَلَيْه مَالِه)، حيث يحتجُّ به عليه إن لم يخرج ما فيه من الواجبات الماليّة مثل الزّكاة والخمس وغيرهما (ثُمَّ تَعَاهُـدُه الْفُقَـرَاءَ بَعْـدُ بنو أفله)، يعنى ثمَّ حجّته تعالى عليه بعد إخراجه الواجبات المالية ومفروضاتها أن يتعاهد حال الفقراء بنوافل ماله بالهدايا والتصدُّقات المندوبَة (ومَنْ مَنَّ اللهَ عَلَيْه فَجَعَلَه شَريفاً فِي بَيْتِه) أي فجعله شريفاً في نسبه وكريماً في حسبه ورفيعاً في خُلقه (جَمِيلاً في صُورَتِه) الظاهرة بحسن هيئته ولطافة تركيبه ورشاقة قله وصباحة خدِّه.

ثم بين (ﷺ) ما يجب عليه بعد ثبوت الحجة بقوله: (فَحُجَّتُه عَلَيْه أَنْ يَحْمَدَ اللهُ تَعَالَى عَلَيْه أَنْ يَحْمَدَ اللهُ تَعَالَى عَلَى ذَلِكَ من

عظيم نعمائه تعالى عليه بلا سبق استحقاق فينبغى أن يحمده عليه أكمل من الحمد على نعمة له مدخل في اكتسابها لئلا يكون يوم القيامة محجو جاً بتركه (وأَنْ لَا يَتَطَاوَلَ عَلَى غَيْره)، يعنى لا يطلب الزِّيادة على غيره بالتكير والافتخار ولاينظر إليه بالإهانة والاستصغار (فَيَمْنَعَ حُقُوقَ الضُّعَفَاءِ) وهو متفرّع على المنفى وهو التطاول، يعنى فيمنع التطاول أو فيمنع ذلك الشريف بسبب التطاول حقوق الضعفاء من زيارتهم وعيادتهم والمشي إلى قضاء حوائجهم وحضور جنائزهم إلى غير ذلك من الحقوق (لِحَال شَرَفِه وجَمَالِه)، متعلَّق بتطاول أو بمنع، والأخبر أظهر.

وأعلم أنَّ الأحاديث السابقة دلّت على أنَّ المعارف كلّها من صنع الله تعالى، وهذا الحديث دلَّ على أنَّ للعبد اكتساب الأعهال وأنَّ لله تعالى حجّة عليهم في جميع ذلك، يدلُّ على ذلك ما رواه الصدوق في كتاب التوحيد بإسناده عن أبي بصير عن أبي عبد الله (إله): (أنَّه سُئل عن المعرفة أمكتسبة هي؟ فقال: لا، فقيل له: فمن صنع الله عزَّ وجلَّ فقيل له: فمن صنع الله عزَّ وجلَّ فهم صنع وهم اكتساب الأعهال، وقال (إله): أفعال العباد مخلوقة وقال العباد مخلوقة خلق تقدير لا خلق تكوين).

قال أمير المؤمنين عليه : ( جعل الله سبحانه حقوق عباده مقدمة لحقوقه فمن قام بحقوق عباد الله كان ذلك مؤدبا إلى القيام بحقوق الله ).



مسجد أبي أيوب الأنصاري (رضى الله عنه)

لُقّبت مدينة (إسطنبول) التركية بأنها مدينة المآذن، وعاصمة المساجد، لكثرة عدد المساجد التي تحتويها خصوصا المساجد التاريخية، والتي تُبرز فن العمارة العثمانية في تصميمها - والتي مع الأسف يفوِّت الكَّثير من السياح فرَّصة زيارتها، و التعرف عليها - ومن بين هذه المساجد مسجد أيوب سلطان، ويسمّى أيضا: مسجد أبي أيوب الأنصاري، فهو مسجد عثماني قديم يروي قصة صحابي جليل توفى على أسوار اسطنبول، ويقع في منطقة «السلطان أيوب»، في الجانب الأوروبي من مدينة إسطنبول، بالقرب من القرأنَّ الذهبي، خارج أسوار القسطنطينية، حيث تعد منطقة «السلطان أيوب» من أهم الأماكن التاريخية بل والدينية لدى سكان إسطنبول.

ورغم أن المسجد لا يعد الأكبر في إسطنبول إلا أنه يعد الأهم لدى عامة الشعب التركي، ويستقطِّب الملايين من الزوار كل عام، فضلاً عن الأعداد الكبيرة التي تأمّه من السكان المحليين للصلاة فيه، ويعود السبب في اهتمام الشعب التركي بهذا السجيد إلى احتوائه ضريح الصحابي الجليل «أبو أيوب الأنصاري أحد صحابة رسول الله (ﷺ)، ولهذا يتوافد إليه الملايين، من الزوار كل عام، ليصطفوا ويشاهدوا ضريح أبي أيوب الأنصاري.

ورغم أن إسطنبول هي عاصمة المساجد بلا منازع، فإن عدداً كبيراً من المصلين يتدافعون إلى مسجد «أبو أيوب الأنصاري»؛ خصوصاً أيام الجمعة لأداء

بنى المسجد بالقرب من قبر الصحابي الجليل أبي أيوب الأنصاري(١١)،

الذي كـــان يجاهد في صفوف الاولى لفتح القسطنطينية عام ٥٢ ا للهجرة، ولكنهم لم ينجحوا في ذلك، وعندمًا توفي أبو أيوب الأنصاري، أوصى بأن يدفن في اسطنبول، وبالفعل تم غسله ودفنه في هذه المنطقة.

وفي الحملة الثانية لفتح (القسطنطينية) عسكر المسلمون في المنطقة التي فيها قبر الصحابي (أبو أيوب الأنصاري)، وفي صيف عام ١٤٥٣م تمكن السلطان العثماني «محمد الثاني» - أو «محمد الفاتح الله عرف الإحقاً من فتح «القسطنطينية»، منهياً بذلك عصم أُ بيزنطياً استمر لأكثر من ١١ قرناً، وكان العُثور على قبر أبي أيوب الأنصاري من أول أعمال السلطان «محمد» بعد الفتح حيث طلب السلطان العثماني من رجاله أن يحدّدوا مكان دفن هذاً الصّحابي

(منزل النبي ﷺ في المدينة)

عندما هاجر رسول الله (عليه) إلى المدينة خِلْف عليا (ﷺ) في أمور لم يكن يقوم بها أحد غيره وكان خروج رسول الله(ﷺ) من مكة في أول يوم من ربيع الأول سنة ثلاث عشرة من المبعث وقدم المدينة لاثنتي عشرة ليلة خلت من شهر ربيع الأولُّ مع زوال الشمس فنزل بقبا ينتظرُّ عليا ﴿ إِلَّهُ لَا قدم عليه على ( إلله ) تحول من قُبا إلى بني سالم بن عوفٌ وعلى (الله) معه يومُ الجمعة مع طلوع الشمس فخطً لهم مسجدا ونصب قبلته فصلي بهم فيه الجمعة ركعتين وخطب خطبتين ، ثم توجه في يومه إلى المدينة على ناقته التي كان قُدِم عليها وعلى (الله عله الله يفارقه، يمشى بمشيه، ولا يمر ببطن من بطون الأنصار إلا قاموا إليه يسألونه أن ينزل عليهم، فيقول: خلوا سبيل الناقة، فإنها مأمورة. واضع لها زمامها، حتى انتهت فوقفت هناك، وبركت، ووضعت جرانها عِلَى الأرض، وذلك بالقرب من باب أبي أيوب الأنصاري. (البحارج ١٩ ص ١٢١).

"ولم يكن في المدينة أفقر منه، فانطلقت قلوب الناس حسرة على مفارقة النبي (ك) فنادى أبو أيوب: يا أماه أفتحي الباب فقد قدم سيد البشر وأكرم ربيعة ومضر، محمد المصطفى والرسول المجتبى، فخرجت وفتحت الباب وكانت عمياء فقالت: واحسرتا! ليت كان لي عمياء فقالت: واحسرتا! ليت كان لي فكان أول معجزة النبي (ك) في المدينة وضع كفه على وجه أم أبي أيوب، أنه وضع كفه على وجه أم أبي أيوب، فأدخل أبو أيوب - أو أمه - الرحل إلى فأدخل أبو أيوب - أو أمه - الرحل إلى منزلهم، ونزل (ك) عنده، وعلى (ك) معه، حتى بنى مسجده ومنازله (روضة معه، حتى بنى مسجده ومنازله (روضة الكافي ص ٣٣٩ و٣٤٠).

وقيل مكث عند أبي أيوب شهراً واحداً، وقيل غير ذلك.

كان «أبو أيوب الأنصاري» مجاهداً في صفوف جيوش المسلمين، وقد شارك في حرب الروم وهو في الثمانين من عمره، ومرض هناك ومات (﴿ ) قرب أنطاكية، وأوصاهم أن يحملوا جنازته داخل بلاد الروم ويدفنوه في أقرب نقطة ممكنة من القسطنطينية وكان له ما أراد. (جواهر التاريخ للشيخ الكوران: ج٣، ص٣٢٩).

الكثير من زوجات السلاطين، وبناتهم، وكبار وزرائهم، ومعلميهم، وجميع الشخصيات المهمة في البلاط كلهم كان يوصون بدفنهم في الحي نفسه الذي دفن فيه أبو أيوب الأنصاري، ولا تزال تعتبر مقيرة حتى الآن بالنسبة للأرستقراطيين الأتراك.

كان لأبي أيوب ﴿ عند الترك خواصهم وعوامهم رتبة ولي الله الذي تهوي إليه القلوب المؤمنة وينظرون إليه كونه مضيّف رسول الله، فقد أكرمه وأعانه وقت العسرة كما أنه له مكانة مرموقة بين المجاهدين.

(أبو أيوب الأنصاري)

ذكر الشيخ الطوسي في رجاله إن أبا أيوب الأنصاري: من أصحاب رسول الله ( الله ) وأصحاب على ( الله ) اسمه خالد بن زيد: مدني، عربي، خزرجي، كنى أبا أيوب الأنصاري، من الخزرج. وذكر البرقي في آخر رجاله أنه من الاثني عشر الذين أنكروا على أبي بكر، وكان عشر الذين أنكروا على أبي بكر، وكان الله وردوا الأمر إلى أهل بيت نبيكم، فقد سمعتم ما سمعنا: أن القائم مقام فقد سمعتم ما سمعنا: أن القائم مقام وأنه لا يبلغ عنه إلا هو ولا ينصح لامته

وروى الصدوق في عيون اخبار الرضا(ﷺ): ج٢، ص١٣٤ حديثا طويلا عن الرضا(ﷺ) للمأمون عن الرضا (ﷺ) للمأمون أفي محض الاسلام وشرائع الدين وفي اخره: (...والذين مضوا على منهاج الفارسي، وأبي ذر الغفاري، والمقداد بن الأسود، وعبار بن ياسر، وحذيفة الياني، وأبي الهيثم بن التيهان، وسهل بن حنيف، وعبادة بن الصامت، وأبي بن حنيف، وعبادة بن الصامت، وأبي الشهادتين، وأبي سعيد الخدري). وهذا المشهادتين، وأبي سعيد الخدري). وهذا الحديث يدل على جلالة أبي أيوب وقوة إيانه.

وقال الكشي حاكيا عن الفضل بن شاذان: أنه من السابقين الذين رجعوا إلى أمير المؤمنين (ك)، وهو ممن شهد بسماعه عن رسول الله (ك) يوم غدير خم قوله (ك): (من كنت مولاه، فعلي مولاه) (معجم رجال الحديث، الحوئي: ج٨، ص٢٥).

الجليل، وبعد أن عثروا على قبره طلب السلطان على الفور أن يتم بناء المسجد، وذلك في عام ١٤٥٨م، وهو أول مسجد بناه العثمانيون في إسطنبول، بعد فتح القسطنطينية عام ١٤٥٣م.

كما أمر بان تلحق بالمسحد أقسام عدة والتي كانت في زمنها مجمّعاً دينياً وتعليمياً واجتهاعياً كبيراً، ويقول المؤرخون أنه كان يضم كلية جاءها طلابها من أماكن قريبة وبعيدة، ووفّرت لهم المأكل والمسكن والعلم، ويضم المسجد مطعما للفقراء، وحماما تركيا، وازدهر من حوله الاعمار، ونشطت التجارة.

وتتوسط الفناء الداخلي للمسجد وبشكل يحاذي المبنى الذي يحتضن الضريح، ساحة مستطيلة الشكل، محاطة بسياج حديدي، تمتد داخل الساحة منذ وفاة أبي أيوب الأنصاري، وعلى منذ وفاة أبي أيوب الأنصاري، وعلى منه الزائرين، ويعتقدون أن هذه المياه مباركة، يقصدونها ليطلبوا من الله أن يحقق أمنياتهم.

في باحة المسجد، توجد عدة نوافير، تزينها نقوش إسلامية، وروحانية، وبالقرب منها تتوزع أماكن الوضوء للرجال.

### (مكانة المسجد عند العثانين)

وبعد مجيء الدولة العثمانية، وفتح القسطنطينية، أحاط السلاطين هذا المقام بعناية خاصة؛ إذ كانوا يؤمنون بأنه مكان مبارك، فهو مرقد صحابي كبير، وأصبحت مكانة أبي أيوب الأنصاري عظيمة في الثقافة العثمانية، فقد اعتاد السلاطين العثمانيون، أن يقيموا حفلا رئيسيا في المسجد، ويتقلدون سيف السلطان الأول الذي فتح «القسطنطينية» رمزا للسلطة التي أفضت إليهم، فكان المسجد يستقبل مراسم تتويج السلاطين العثمانيين؛ حيث يدخلون ليتم تتويجهم كسلاطين وخلفاء في احتفال ديني، وينتظرهم سفراء الدول الغربية خارج باحة المسجد، باعتبار المسجد أرضاً مقدسة لا يجوز أن يدخلها غير المسلمين. خلف المسجد تقع هضبة (بيير لوتيه) الشهيرة التي تعتبر مقبرة قديمة أيضاً؛ فمنذ فتح (القسطنطينية) بدأت كمقرة للجنود المسلمين في محاولات الفتح المختلفة، وانتهت كمقبرة للوزراء والأدباء والقادة والكتّاب، وكانت

على المولودين كذلك أوجب حق الأولاد على الوالدين وأوصى كل واحد منها بالآخر رحمة منه وحكمة، قال تعالى في سورة النساء: (يُوصِيكُمْ الله في أَوْلادِكُمْ) (سورة النساء: آية ١١)، من ريح الجنة) (كنز العمال: ج١٦، ص٢٧٤). وعنه ( الله عنه الوالد الوالد إلى ولده فسره كان للوالد عتق نسمة) (البحار: ج٧١، ص٨٠)، وعنه(ها): (أكثروا من قبلة أولادكم فان لكم بكل قبلة درجة في الجنه مسرة خمسائة عام).

ومن الواضح أنّ العلاقة بين الآباء والأبناء هي من أسمى العلاقات الإنسانيّة لأنّها ترتبط بنظرة كلِّ من الأب والإبن إلى الآخر، فالأب يرى أنَّ ولده هو قطعة منه كما قال أمير المؤمنين ( إلى الله الولده الإمام رسالة الحقوق: ص٥٨١). وجدتك كلي) (تحف العقول: ص ٦٨)، والولديري أنّ أباه هو سبب وجوده في هذه الدنيا، ومن هنا فإنّ العلاقة التي تربطها هي علاقة فطرية

وتكوينية موجودة في أعاق نفس كلّ واحد

لهذا فرض الإسلام على الأب أن يتحمّل مسؤولية تربية ولده بها يتوافق مع الأهداف الإلهية للحياة البشرية، من دون إهمال أو تفريط. وبالرجوع إلى النصوص الشرعية نجد أنّ الإسلام قد أوجب على الأب خصوصاً وعلى الأم أن لا يهملا أيّ جانب من الجوانب الدخيلة في تربية ولدهم التربية الصحيحة.

فقد ورد عن الإمام زين العابدين (الله عن الإمام زين العابدين الله عن الإمام زين العابدين الله عن المام الله عن الحقوق ما يلي: (وحقّ ولدك أن تعلم أنّه منك ومُضاف إليك في عاجل الدنيا بخيره وشره، وأنَّك مسؤول عمّا ولّيته من حسن الأدب، والدلالة على ربه عز وجل، والمعونة على طاعته، فاعمل في أمره عمل من يعلم أنَّه مُثاب على الإحسان إليه، مُعاقب على الإساءة إليه) (شرح

ومن أروع ما ورد عن الإمام زين العابدين (الله) من التعبير عن علاقة الأم بولدها حيث قال ( الله عن علاقة المرا الله عن علاقة الأم بولدها حيث قال ( (فرضيت أن تشبع وتجوع هي، وتكسوك وتعرى، وترويك وتظمى، وتظلف وتضحى، وتنعمك ببوسها وتلذذك بالنوم بأرقها، وكان بطنها لك وعاءً وحجرها لك حواء، وثديها لك

سقاء، ونفسها لك وقاء، تباشر حرّ الدنيا ويردها لك ودونك. فتشكرها على قدر ذلك ولا تقدر عليه إلا بعون الله و تو فيقه) (شرح رسالة الحقوق: ص٥٤٥). وإذا أردنا بيان ما يجب على الأبوين من حقوق وواجبات وما ينبغي لها فعله مفصلا تجاه الأبناء نقول ما يلي:

أولاً: يستحب غسل المولود عند وضعه مع الأمن من الضرر، والأذان في أذنه اليمني والإقامة في اليسرى فإنه عصمة من الشيطان الرجيم كما ورد في الخبر. ثانياً: يستحب تحنيكه بهاء الفرات وتربه الحسن(避).

ثالثاً: أن يحسن اسمه فقد ورد عن جعفر بن محمد، عن آبائه ( الله عن الله على، حق الولد على والده أن يحسن اسمه وأدبه، ويضعه موضعا صالحا) (الوسائل: ج۲۱، ص۳۸۹).

عن أمير المؤمنين( الله الولد الولد على الوالدأن يحسن اسمه ويحسن أدبه ويعلمه القران) (نهج البلاغة: ص٥٤٦).

وفي الخبر: إن أصدق الأسهاء ما يتضمن العبودية لله جل شأنه، وأفضلها أسهاء الأنبياء صلوات الله عليهم، وتلحق بها أسهاء الأئمة (هي)، وعن النبي (هي): أنه قال: (من ولدله أربعة أولاد لم يسم أحدهم باسمي فقد جفاني) (الكافي: ج٢، ص١٩)، ويكره أن يكنيه أبا القاسم إذا كان اسمه محمدا، كها يكره تسميته بأسهاء أعداء الأئمة صلوات الله عليهم. رابعاً: ويستحب أن يحلق رأس الولد يوم السابع، وأن يتصدق بوزن شعره ذهبا أو فضة، ويكره أن يحلق من رأسه موضعا ويترك موضعا.

خامساً: يستحب أن يعق عنه بذبيحة وأن تذبح في اليوم السابع من ولادته. سادساً: ربط الوالد ولده بالله سبحانه وتعالى من خلال تعليمه الأحكام الشرعية التي تجعل الوليد يضع قدماً في خط الإيمان والإرتباط بالله عزّوجل، وعلى رأس ذلك الصلاة والصوم وكلّ المفردات الأخرى للعبادة كالدعاء وقراءة القرآن والتردّد إلى المسجد (لان يؤدب أحدكم ولده خبرا له من ان يتصدق بنصف صاع كل يوم) (أدبو أولادكم على ثلاث خصال: حب نبيكم وحب أهل بيته وقراءة القران) (كنز العال: ج١٦، ص٤٥٦). وعن أمير المؤمنين ( (مروا أولادكم بطلب العلم) (كنز العمال: ج١٦، ص٥٨٤).

وعلى الأب أن يستعمل كل وسائل الترغيب والتشجيع ليعين ولده على التزام النهج الإسلامي السليم ويختاره خطأ لسر حياته في المستقبل.

سابعاً: يـوف لأبنائه إذا وعدهم حتى يعودهم على الوفاء ويساوي بينهم في المحبة، قال رسول الله ( المحبة ): (اعدلوا بينكم بين أولادكم كها تحبون ان يعدلوا بينكم في البر واللطف) (مكارم الأخلاق: ص٢٢٠)، وعن أمير المؤمنين ( إلى ): (أبصر رسول الله رجلاله ولدان فقبل أحدهما وترك

الآخر فقال ( فهلا و اسبت بينها) (البحار: ١٩٧٠) ص ٨٤).

ثامناً: يحمل لهم من الهدايا ما يسعدهم به، مقدما الإناث على الذكور قال رسول الله (الله): (من دخل السوق فاشترى تحفة فحملها إلى عياله، كان كحامل صدقة إلى قوم محاويج، وليبدأ بالإناث قبل الذكور، فإن من فرح ابنة فكأنها أعتق رقبة من ولد إسهاعيل، ومن أقر عين ابن فكأنها بكى من خشية الله عز وجل، ومن بكى من خشية الله عز وجل أدخله الله جنات النعيم) (أمالي الصدوق: ص٢٧٢).

وبالإجمال فإنّ الولد أمانة شرعية في يد الأب، والأمين عليه أن يتعامل مع الأمانة بدون تفريطٍ أو إهمال أو تجاوز للضوابط الشرعية، وأمانة الولد لا تضاهيها أيّة أمانةٍ أخرى في قيمتها الروحية والمعنوية والإنسانية لأنه يترتّب عليها مجموعة من المسؤوليات المرتبطة بالفطرة التكوينية المغروسة في نفوس الآباء تجاه أبنائهم، ولذا نجد أنَّ القرآن الكريم يعبّر عن الولد بقوله: (المُالُ وَالْبَنُونَ زِينَهُ الْحَيَاةِ الدَّنْيَا) (سورة الكهف: آية٤٦)، والزينة هي ما يتجمّل ما الإنسان، ولا يكون الولَّد زينة إلاَّ إذا كان الأب قد أحسن تربية ولده وتأديبه أولادكم وأحسنوا أدبهم، فإنّ أولادكم هدية إليكم) (شرح رسالة الحقوق: ص٥٨٢). وأمّا آداب تعامل الأبوين مع الأبناء فخير ما يعبر عنه ذلك هو ما ورد في القرآن الكريم عن قصة لقيان وابنه حيث قال تعالى: (يَا بُنَيَّ لا تُـشْر كُ بِاللهُ ۖ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْبٌ عَظِيهٌ (١٣)... يَا بُنَيَّ أَقِمُ الصَّلاةَ وَأُمُّرْ بِالْمُعْرُوفِ وَانْيِهَ عَنْ الْمُنكُر وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَنْهِ الأَمُّورِ (١٧) وَلا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّـاسِ وَّلا تَمْشَ فِي الأَرْضِ مَرَحاً إِنَّ اللهَّ لا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَـالٍ فَخُـورِ (١٨) وَاقْصِـدْ فِي مَشْبِكَ وَاغْضًضْ مِّنْ صَوْتِكَ إِنّ أَنَّكَ رَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحُمِيرِ (١٩)) (سورة لقان).

حيث نرى في هذه الآيات مجموعة من الآداب والفضائل التي تصلح أن تكون نموذجاً إلهياً مهيًا في طريقة تعامل الأبوين مع الأبناء.

فعلى الأب أن يعامل ولده وكذلك على الأم أن تتعامل مع ولدها بنفس الروح المسؤولة والمحبة، لأنّ كلاً من الأبوين لا يريدان لأولادهما إلاّ ما هو في صالحهم وخيرهم للدنيا والآخرة.

هذا مع ملاحظة أنّ الأبناء ذكوراً وإناثاً يرون في الوالدين القدوة والأسوة والنموذج، ولذا يبقى على الوالدين أن يكونا متوازنين في شخصيتها الإسلامية حتى يتمكنا من معرفة طريقة التعامل مع الأبناء التي تقوي الإرادة عندهم وتنمي شخصيتهم وتجعلهم مؤهلين للتعامل مع المجتمع الكبير الذي ينطلقون إليه بدءاً من البيت الذي أواهم والأبوين الذين تحملا مسؤولية تربية أبنائها.

من هنا فإنّ تعامل الأبوين مع الأبناء لا بدّ أن ينطلق من منطلق إسلامي تربوي وأخلاقي يوجِّه الأبناء نحو كلّ ما يقوّي إيانهم ويزيد من ثقتهم بأنفسهم ويحقّق لهم الشخصية المتوازنة التي يمكن أن تجد لها مكاناً محترماً في المجتمع.

وبالجملة فطريقة تأديب الوالدين لأولادهما ينبغي أن ترتكز على قاعدة أساسية (أنّ الإبن لديه الإستعدادات للتلقّي والإنطلاق في الحياة ولكن مع كبح الجموح والإيقاف عند الضوابط الشرعية والأخلاقية والسلوكية، فلا يعطي الأبوان الحرية الكاملة لولدهما من دون مراقبة، ولا ينبغي التضييق عليه إلى الحد الذي ينفر فيه الولد منها بسبب توهم عدم ثقة الأبوين به).

عُود بنيك على الآداب في الصغر كيما تقربه عيناك في الكبر فإنها مثل الآداب تجمعها في عنفوان الصبا كالنقش في الحجر





# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين وصلى الله على أشرف الأنبياء و المرسلين أبي القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم إلى قيام يوم الدين. تقدم في الأعداد السابقة على نحو الاختصار أن المسلمين اتفقوا على وجوب الإمامة، لكن وقع الاختلاف في مسألة تعيين الإمام، فمنهم: مَن قال إنه يجب على الله نصب الإمام، وقد تُبت ذلك من خلال الأدلة العقلية والنقلية،

ومنهم مَن زعم بأن الأمة تختار الإمام، وقد تُبت بطلان هذا الزعم بالأدلة القاطعة والبراهين الساطعة. وبعد أن فرغنا من بيان بعض الأدلة بنحو الاختصار والإيجاز من الكتاب والسنة والعقل على إمامة أمير المؤمنين ( عن التعرض كان لا بد من التعرض للبحث عن إمامة بقية الأئمة ( الله عن إمامة بقية الأئمة ( الله عن إمامة بقية الأئمة ( الله عن ا القول بإمامة الحسن المجتبى بعد أمير المؤمنين ( الحسين بعد الحسن ( الله عنه الحسن ( الله عنه الحسن الله عنه المعنى الله عنه الله عنه المعنى الله عنه المعنى الله عنه المعنى الله عنه المعنى الله عنه الله عنه المعنى الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه المعنى الله عنه وعلى بن الحسين السجاد، ومحمد بن على الباقر، وجعفر بن محمد الصادق،

وموسى بن جعفر الكاظم، وعلى بن موسى الرضا، ومحمد بن على الجواد، وعلى بن محمد الهادي، والحسن بن على العسكري، والإمام المهدي صلوات الله عليهم أجمعين.

والقول بإمامة هؤلاء الأئمة هو من ضرورات مذهب الشيعة الإمامية الاثنى عشرية، فلو أن أحدا يشكك في إمّامة أحدهم يكون بذلك خارجا عن هذا المذهب، فالقول بإمامة الأئمة

من ضروريات هذا المذهب، وهذه الطائفة تسمى بالطائفة الاثني عشرية بهذه المناسبة (ومنشأ هذه التسمية هو اعتقادهم باثني عشر إماما من بني هاشم نص عليهم رسول الله (عليه) كما هو معلوم للجميع، ثم نص كل إمام على الإمام الذي بعده، بشكل يخلو من الشك والإبهام).

ذكر السيد على الحسيني الميلاني في كتابه إمامة بقية الأئمة (هي) ص٨: وبعد أن كان هذا الاعتقاد من ضروريات هذا المذهب لا تبقى حاجة للبحث عن أدلة هذا الاعتقاد في داخل المذهب. ومع ذلك فهناك كتب كثرة ألفها علماء الطائفة في إثبات إمامة هؤلاء الأئمة ( الله عن طريق النص، وعن طريق العصمة، وعن طريق الأفضلية. والحق اجتماع الأدلة الثلاثة في إمامة أمير المؤمنين وسائر صعيد النصوص الواردة في إمامة أمير المؤمنين(الله على الحسن(الله) وهكذا على الحسين( الله ) إلى آخر الأئمة، وثبت نص رسول الله على إمامة كل هؤلاء.

والكتب المؤلفة في خصوص النصوص كثيرة، وقد تضمنت كتب الفريقين جملة من النصوص الواضحة الدلالة على إمامة أهل البيت (ﷺ). أما الكتب الشيعية التي ألفت في هذا المجال فهي كثيرة، (وبالإمكان)الرجوع إلى كتاب كفاية الأثر في النص على الآئمة الاثني عشر (أبي القاسم على بن محمد بن على الخزاز القمى الرازى من علماء القرن الرابع)، وهكذا كتاب الإنصاف في النص على الأئمة الأشراف، وكتاب إثبات الهداة بالنصوص والمعجزات للشيخ محمد بن الحسن الحر العاملي، وكذلك كتاب كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق (ت ٣٨١هـ)، حيث روى في الباب الرابع والعشرين من كتابه ص٢٥٨ ما نصه: عن الصادق

جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه(ﷺ): (حدثني قال رسول الله(ﷺ): (حدثني جبرئيل عن رب العزة جل جلاله أنه قال: من علم أن لا إله إلا أنا وحدي، وأن محمدا عبدي ورسولي، وأن علي بن أبي طالب خليفتي، وأن الأئمة من ولده حججي أدخله الجنة برحمتي، ونجيته من النار بعفوي، وأبحث (أبحت) له جواري، وأوجبت له كرامتي، وأقمت عليه

# (أهل بيتي أمان الأهلالأرضكما أن النجوم أمان النجوم أمان الأهل السماء)

نعمتي، وجعلته من خاصتي وخالصتي، إن ناداني لبيته، وإن دعاني أجبته، وإن سألنى أعطيته، وإن سكت ابتدأته، وإن أساء رحمته، وإن فر منى دعوته، وإن رجع ألي قبلته وإن قرع بابي فتحته. ومن لم يشهد أن لا إله إلا أنا وحدى أو شهد بذلك ولم يشهد أن محمدا عبدى ورسولي، أو شهد بذلك ولم يشهد أن على بن أبي طالب خليفتي، أو شهد بذلك ولم يشهد أن الأئمة من ولده حججي فقد جحد نعمتي، وصغر عظمتي، وكفر بآياتي وكتبي، إن قصدني حجبته، وإن سألنى حرمته، وإن ناداني لم أسمع نداءه، وإن دعاني لم أستجب دعاءه، وإن رجاني خيبته، وذلك جزاؤه منى وما أنا بظلام للعسد.

فقام جابر بن عبد الله الأنصاري فقال: يا رسول الله ومن الأئمة من ولد على ابن أبي طالب؟ قال: الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة، ثم سيد العابدين في زمانه على بن الحسين، ثم الباقر محمد بن على وستدركه يا جابر، فإذا أدركته فأقرئه منى السلام، ثم الصادق جعفر بن محمد، ثم الكاظم موسى بن جعفر، ثم الرضا على بن موسى، ثم التقى محمد بن على، ثم النقى على بن محمد، ثم الزكى الحسن بن على، ثم أبنه القائم بالحق مهدى أمتى الذي يملأ الأرض قسطا وعدلا كما ملئت جوراً وظلما، هؤلاء يا جابر خلفائي وأوصيائي وأولادي وعترتي، من أطاعهم فقد أطاعني، ومن عصاهم فقد عصاني، ومن أنكرهم أو أنكر واحدا منهم فقّد أنكرني، بهم يمسك الله عز وجل السماء أن تقع على الأرض إلا بإذنه، وبهم يحفظ الله الأرض أن تميد بأهلها).

كها أورد الشيخ الخزاز القمي في كتابه كفاية الأثر في النص على الأئمة الاثني عشر، ص ٢٩ ما نصه: عن أبي سعيد الخدري قال: سمعت رسول الله ( على يقول: (أهل بيتي أمان لأهل السهاء قيل: يا كها أن النجوم أمان لأهل السهاء قيل: يا رسول الله فالأئمة بعدك من أهل بيتك؟ من صلب الحسين أمناء معصومون، ومنا مهدي هذه الأئمة، ألا أنهم أهل بيتي من لحمي ودمي، ما بال أقوام يؤذونني فيهم، لا أنالهم الله شفاعتي).

وهناك المزيد من النصوص الواردة -في كتب الفريقين- عن النبي( الله و البيت ( الله و كذا جملة من الصحابة، منهم: عبدالله بن العباس وعبد الله بن مسعود وسلمان المحمدي وأبو ذر الغفاري وجابر بن عبدالله الأنصاري وجابر بن سمرة وأبو أيوب الأنصاري وغيرهم الكثير الكثير. وللكلام تتمة تأتي إن شاء الله تعالى.

والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد واله الطيبين الطاهرين.

# وفاة العباس بن عبد المطلب:

في الثاني عشر من شهر رجب المرجب سنة (٣٢هـ)، توفي العباس بن عبد المطلب الهاشمي القرشي عم النبي ( الله على القرشي عم النبي الها على القرشي عم النبي الها المالية المالي وثمانين سنة، وكان مولده قبل عام الفيل بشلاث سنين.

دفن (ك) في البقيع، وقبره فيها معروف يزار قبل أن يهدم.

# معجزة انشقاق جدار الكعبة لفاطمة بنت أسد وولادتها علياً ( على الله علياً ( على الله علياً الله على الله على

عن سعيد بن جبير قال: قال يزيد بن قعنب: كنت جالساً مع العباس بن عبد المطلب وفريق من عبد العزى بإزاء بيت الله الحرام، إذ أقبلت فاطمة بنت أسد أم أمير المؤمنين (الله عنه الله عنه السعة أشهر، وقد أخذها الطلق، فقالت:

ربّ إنى مؤمنة لك وبا جاء من عندك من رسل وكتب، وإنى مصدقة بكلام جدى إبراهيم الخليل، وإنه بني البيت العتيق، فبحق الذي بني هـذا البيت، وبحق المولود الذي في بطني لما يـسرت على ولادتي.

قال يزيد بن قعنب: فرأينا البيت قد انفرج عن ظهره ودخلت فاطمة فيه وغابت عن أبصارنا، والتزق الحائط، فرمنا أن ينفتح لنا الباب فلم ينفتح، فعلمنا أن ذلك أمر من الله (عز وجل)، ثم خرجت بعد الرابع وبيدها أمير المؤمنين ( الله عنه على من تقدمني من النساء، لأن آسية بنت مزاحم عبدت الله (عز وجل) سراً في موضع لا يحب أن يعبد الله فيه إلا اضطراراً، وإن مريم بنت عمران هزت النخلة اليابسة حتى أكلت منها رطباً جنياً، وإني دخلت بيت الله الحرام فأكلت من ثهار الجنة وأرزاقها، فلم أردت أن أخرج هتف بي هاتف: يا فاطمة، سمّيه علياً، فهو عليّ والله العلى الأعلى...

ولما ولد ( إلى الله الأرض ، يقول: أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً رسول الله، وأشهد أن علياً وصى محمد رسول الله، بمحمد يختم الله النبوة وبي تتم الوصية، وأنا أمير المؤمنين... وأشرقت السماء بضيائه، فخرج أبو طالب، يقول: ابشروا فقد ظهر ولي الله يختم به الوصيين وهو وصي نبى رب العالمين.

فخرجت فاطمة بنت أسد(١١) من الكعبة حاملة وليدها أمير المؤمنين على بن أبي طالب (إلا) بعد أن بقيت في الكعبة ثلاثة أيام.

# 

في الخامس عشر من شهر رجب يستحب فيه زيارة الحسين (الله)، عن تزور الحسين ( إلى النصف من رجب والنصف من شعبان). ويستحب فيه أيضاً الصوم، ويدعو بدعاء أم داود.



رجبالأص

# طعن الإمام الحسن المجتبى (ﷺ):

في الثالث والعشرين من شهر رجب سنة (١٤هـ)، طعن الإمام أبو محمد الحسن المجتبى (ﷺ) في ساباط المدائن بدر إليه رجل من بني أسد يقال له: الجراح بن سنان، وأخذ بلجام بغلته وبيده مغول، فطعنه في فخذه فشقه حتى بلغ العظم، وحمل الإمام الحسن (ﷺ) على سرير إلى المدائن، فنزل به على سعد بن مسعود الثقفي سرير إلى المدائن، فنزل به على سعد بن مسعود الثقفي (عم المختار) وكان عامل أمير المؤمنين (ﷺ) بها فأقره الإمام الحسن (ﷺ) على ذلك، واشتغل الحسن (ﷺ) بنفسه يعالج جرحه.

# انهزام أبي بكر وعمر في خيبر:

في الثالث والعشرين من شهر رجب سنة (٧هـ)، بعث رسول الله (ﷺ) عمر بن الخطاب وكان بعث أبا بكر قبله - إلى خيبر، فهزم وأصحابه، ورجعا يجبنان الناس، فغضب رسول الله (ﷺ) وقال: (ما بال أقوام يرجعون منهزمين يجبنون أصحابه ؟! أما لأعطين الراية غداً رجلاً يحب الله ورسوله ويجبه الله ورسوله، كرار غير فرار، لا يرجع حتى يفتح الله على يديه. فلا أصبح قال: ادعوالى علياً...).

# أمير المؤمنين (ﷺ) أول من أسلم وصلى مع النبي ( ﷺ):

في الثامن والعشرين من شهر رجب سنة ١٣ قبل الهجرة، إسلام مولانا ومولى كل مؤمن ومؤمنة أمير المؤمنين على بن أبي طالب (إلا)، وإن كان مؤمناً في الباطن، وكان عمره (إلا) يوم أسلم تسع سنين، وقيل عشراً، وقيل إحدى عشر.

قال( الله الناس إسلاماً ، بعث يوم الاثنين ، وصليت معه يوم الاثنين ، وصليت معه أصلي سبع سنين حتى دخل نفر في الإسلام).

# غزوة نخلة:

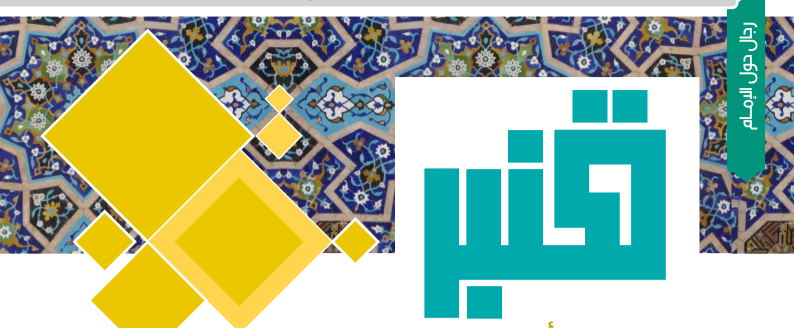
في آخريوم من شهر رجب سنة (٢ هـ)، بعث رسول

الله ( الله عبد الله بن جحش إلى نخلة، وقال: (كن بها حتى تأتينا بخبر من أخبار قريش)، ولم يأمره بقتال، وذلك في الشهر الحرام، وكتب له كتاباً وقال: (اخرج أنت وأصحابك حتى إذا سرت يومين فافتح كتابك وانظر فيه).

فلم اسار يومين وفتح الكتاب فإذا فيه: أن امض حتى تنزل نخلة فتأتينا من أخبار قريش با يصل إليك منهم، فقال لأصحابه حين قرأ الكتاب: سمعاً وطاعة، ومن كانت له رغبة بالشهادة فلينطلق معي، فمضى معه القوم حتى نزلوا نخلة، فمرّ بهم عمرو بن الحضرمي، والحكم بن كيسان، وعشمان والمغيرة ابنا عبدالله معهم تجارة قدموا بها من الطائف، وائتمر القوم بهم \_ يعنى أصحاب رسول الله ( في الخريوم من رجب، فقالوا: لئن قتلتموهم إنكم لتقتلون في الشهر الحرام، ولئن تركتموهم ليدخلن هذه الليلة مكة، فليمنهن منكم، فأجمع القوم على قتلهم، فرموا عمرو بن الحضرمي بسهم فقتلوه، واستأمن عثمان بن عبد الله والحكم بن كيسان، وهرب المغيرة بن عبد الله فأعجزهم، فاستاقوا العير وقدموا بها على رسول الله (ﷺ).

فقال له ما أمرتكم بالقتال في الشهر الحرام)، وأوقف الأسيرين والعير ولم يأخذ منها شيئاً، وسقط في أيدي القوم وظنوا أنهم هلكوا، وقالت قريش: استحل الشهر الحرام، فأنزل الله: (يَسْأَلُونَكَ عَنْ الشَّهْرِ الْحُرَامِ قِتَالٍ فِيهِ)، فلما نزل ذلك أخذ رسول الله ( على العير وفداء الأسيرين وكانت هذه قبل بدر بشهرين.

وهناك مناسبات كثيرة ومهمة قد تم ذكرها في السنتين السابقتين لشهر رجب فمن أراد الاطلاع فاليراجع.



# مولى أمير المؤمنين عليه السلام

قال الإمام الصادق(إلله) فيه: (كان قنبر غلام على يحبّ عليّاً (إلله) حبّاً شديداً).

### اسمه وكنيته:

أبو همدان، قنبر مولى أمير المؤمنين (الله).

### ولادته:

لم تُحدّد لنا المصادر تاريخ ولادته ومكانها، إلّا أنّه كان من أعلام القرن الأوّل الهجري.

كان( الله على السياد الإمام على ( الله على الله

## جوانب من حياته:

- \* ذكره الشيخ المفيد(١٤) من السابقين المقرّبين من الإمام على (الاختصاص للشيخ المفيد: ص٦).
- \* دفع إليه الإمام على ( الله على الله ع غلام عمروبن العاص الذي كان قد رفع لواء. (تاريخ الطبري:ج٤،٥٦٣٥).
- \* من أقوال الإمام الصادق ( الله عنه قال ( الله عنه قال ( الله عنه الكليني:ج٢،ص٥٩).
- \* يروي الشيخ المفيد أعلى الله مقامه عن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: سمع أمير المؤمنين على بن أبي فناداه أمير المؤمنين علي ( إلى الله على المؤمنين على ( الله على ال

مهانا ترض الرحن، وتسخط الشيطان، وتعاقب عدوك. فوالذي فلق الحبة وبرأ النسمة ما أرضى المؤمن ربه بمثل الحلم، ولا أسخط الشيطان بمثل الصمت، ولا عوقب الأحمق بمثل السكوت عنه) (الأمالي للشيخ الفيد: ص١١٨). تبيين الإمام على ( الله المسلم الولاية:

قنبر والبطيخ المر: لقد اشتهر عن قنبر أنه كان يتبضع لمو لاه أمر المؤمنين (الله عنه من السوق، فمرة بعثه (الله) ليشترى لضيف له بطيخاً، فتبين ان هذا البطيخ مرّ، ومن خلال هذه الواقعة بين لنا أمير المؤمنين (الله مسألة تكوينية تتعلق بالخلق الأول للموجودات، وأن لو لاية أمر المؤمنين ( الله عنه عنه الخلق وكماله ، وأثرا بيّنا في تمامية الخلق وكماله ، ومنها النبات والجهاد والحيوان، وقد أطلع أمير المؤمنين خادمه قنبر على سر من أسرار الولاية وباب من أبواب العلوم انفتح.

عن قنبر مولى أمير المؤمنين (الله عند أمير المؤمنين ( الله منين الله عنه المؤمنين أنا أشتهى بطيخاً، قال: فأمرني أمير المؤمنين ( الله بشرائه فوجهت بدرهم فجاؤونا بشلاث بطيخات، فقطعت واحدة فإذا هو مر فقلت: مرّيا أمير المؤمنين، فقال: إرم به من النار وإلى النار، قال: وقطعت الثاني فإذا هي





حامض، فقلت حامض یا أمیر المؤمنین، فقال: إرم به من النار وإلی النار،قال: فقطعت الثالثة فإذا هی مدّودة ، فقلت: مدّودة یا أمیر المؤمنین، قال: إرم به من النار وإلی النار، قال: ثمّ وجهت بدرهم آخر فجاوؤنا بثلاث بطیخات فوثبت علی قدمی فقلت: إعفنی یا أمیر المؤمنین عن فوثبت علی قدمی فقلت: إعفنی یا أمیر المؤمنین وی وقطعه کأنه تأثم بقطعه فقال له أمیر المؤمنین (ﷺ) إجلس فقلعت: حلویا أمیر المؤمنین، فقال (ﷺ): كل وأطعمنا، فقلت: حلویا أمیر المؤمنین (ﷺ): كل وأطعمنا، فأكلت ضلعاً وأطعمت ضلعاً وأطعمت الجلیس ضلعاً، فأكلت ضلعاً وأطعمت فی أهل السموات والارض من الجن وتعالی عرض ولایتنا علی أهل السموات والارض من الجن والانس والثمر وغیر ذلك فی قبل منه ولایتنا طاب وطهر وعذب، وما لم یقبل منه خبث وردی ونتن) (الاختصاص للشیخ

# قتله للغلاة بأمر الإمام على (ك):

روي أنَّ سبعين رجلاً من الزط أتوه (ﷺ) بعد قتال أهل البصرة يدعونه إلهاً بلسانهم، وسجدوا له، قال لهم: ويلكم، لا تفعلوا إنّا أنا مخلوق مثلكم، فأبوا عليه، فقال: فإن لم ترجعوا عمّا قلتم في وتتوبوا إلى الله لأقتلنّكم.

قال: فأبوا، فخد لهم أخاديد، وأوقد ناراً، فكان قنبر يحمل الرجل بعد الرجل على منكبه فيقذفه في النار، ثمّ قال ( إلى الني إذا أبصرت أمراً منكراً \*\* أوقدت ناراً ودعوت قنبرا ثمّ احتفرت حفراً فحفراً \*\* وقنبر يخطم خطماً منكرا. (مناقب آل أبي طالب لابن شهر آشوب:ج١،ص٢٢٧).

### عدالته:

عن عبد الرحمن بن الحجّاج، أنّ الإمام علي (ﷺ) اعترض على شريح القاضي حينها ردّ شهادة قنبر، وقال (ﷺ): (..ثم أتيت بن بقنبر، فشهد فقلت: هذا مملوك، وما بأس بشهادة المملوك إذا كان عدلاً ..) (من لا يحضره الفقيه للصدوق: ج٣ص ١١٠)، ففي الرواية دلالة على أنّه (ﷺ) كان عدلاً.

# سبب شهادته:

ولشدة حبه (﴿ ) وإخلاصه ودفاعه عن الإمام علي (﴿ ) أمر الحجّاج بن يوسف الثقفي بقتله، فقد روي أنّه (﴿ ) سُئل: (مولى مَن أنتَ؟ فقال: أنا مولى مَن ضرب بسيفين، وطعن برمحين، وصلّى القبلتين، وبايع البيعتين، وهاجر الهجرتين، ولم يكفر بالله طرفة عين...) (الاختصاص للشيخ المفيد: ص٧٧).

وروي عن الإمام الهادي (إلا): (أنّ قنبر مولى أمير المؤمنين أُدخيل على الحجّاج بن يوسف فقال له: ما المؤمنين أُدخيل على الحجّاج بن يوسف فقال له: ما النذي كنت تلي من أمر علي بن أبي طالب؟ قال: كنت أوضيه، فقال له: ما كان يقول إذا فرغ من وضوئه؟ قال: كان يتلو هذه الآية: (فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْء حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَحُذْنَاهُمْ بَعْتَةً فَاإِذَا هُم مُبُلسُونَ \* فَقُطِع دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ بَعْتَةً فَا إِذَا هُم مُبُلسُونَ \* فَقُطِع دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ فَلَا مَا الله فَقَال: نعم، فقال: فقال الحجّاج: كان يتأوّها علينا؟ فقال: نعم، فقال: فقال: إذا ضربت علاوتك؟ قال: إذا أسعد وتشقى، فأمر به فقتله) (تفسير العيّاشي:ج١،ص٥٥٣).

# اره الآجتماعية:

# إفشاء السلام وآث

قال الله تعالى: (وَإِذَا حُيِّتُمْ بِتَحِيَّة فَحَيُّوا بأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ الله كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيباً) (سورة النساء: آية ٨٦).

لقد أولى الدين الإسلامي مسألة السلام اهتماماً قلّ نظيره من بين اللياقات الاجتماعية، فكلمة (السلام عليكم ورحمة الله وبركاته) هذه الكلملة الصغيرة تكاد تكون من أوثق العرى التي تربط المجتمع، فكم بها اصطلح متخاصان، وهي كلمة تقال وجواب يرد، والأجل هـذا الهدف كان لها هذا النصيب الكبر من الاهتمام في الدين الإسلامي الحنيف، وقَّد وصلْ إِلَّى أَيديناً الكثير منَّ الروايات التبي تتحدُّث عن أهميته وكيفيته والآثار المترتبة عليه كما سنذكرها تباعاً من قبيل: عن الإمام الصادق ( إلى السلام تحية للتنا، وأمان لذمتنا ) (ميزان الحكمة، محمدي الريشهري، ج٢، ص١٣٤٨)، وفي الحديث إشارة إلى مدى الأمان الاجتماعي النابع من السلام بين المؤمنين. وقد وصف الله تعالى أهل الجنة بأنهم يحيّون بعضهم بالسلام المتعارف بيننا ٰيقول الله ِعـزُّ وجلَّ: '(دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُ وَتَجِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلامٌ وَاخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنْ الْحُنَّمْ لُهُ اللهُ وَبِّ الْعَالَمِينَ ) (سورة يونس: آية ١٠). ويقول في موضع أخر: (وَأَدْخِلَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِينَ جَنَّاتٍ جَبُّرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا بِإِذْنِ رَبُّهِمْ خِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلامٌ) (سورة إبراهيم:آية ٣٣). وأن الملاحظ لسلوكيات الأفراد في مجتمعاتنا، يلاحظ بكل يسر مدى انكماش مثل هذه الآداب الدينية البسيطة التي يؤشر فعلها إلى مدى تواد الناس وتراحمهم، ما يساعد في تكوين العلاقات الاجتماعية السليمة، التي على أساسها تُبنى النُظم الاجتماعية التي تؤسس لقيام نظام أجتماعي متين وقوي، الذي هـ و بدوره أساس التغير الاجتماعي نحو الأفضل، فلا يستغرب الواحد منا أن مثل هذه الخصائص والعناصر التي يعتقد البعض أنها بسيطة وغير

مؤثرة لها مردود ايجابي، وإلا ما كان الله سبحانه وتعالى يأمرنا بأن نرد التحية بأحسن منها أو بمثلها على الأقل، قال تعالى: (وَإِذَا حُيِّتُمْ بِتَحِيَّة فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْء حَسِيباً) (سورة النساء:آية ٨٦).

وعندما حدد النبي ( الأمور التي فيها أجر عظيم كانت التحية من بينها قال ( الطعام الطعام وإفشاء السلام وصلة الأرحام والصلاة والناس نيام) (كنز العال للمتقي الهندي: ح٢١،ص٢٤٦). فعلينا أن نتأدب بآداب الإسلام، وأن نظهر لبعضنا البعض المودة والرحمة صغاراً وكباراً رجالاً ونساء، وأن نستخدم الألفاظ العربية الإسلامية مثل السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، عندما نفد إلى فرد أو جماعة السعبارات المستهجنة مثل ( هاي .. باي) وغيرها من الكلمات التي تعود عليها للأسف الكثير من شبابنا!

المصافحة: وكها اهتم الإسلام بمسألة السلام فإنه اهتم أيضا بالتصافح الذي يكون مع السلام، ولما له من أثر بالنفوس والقلوب.

ففي الحديث عن رسول الله الأكرم( الله عن إذا التقيتم فتلاقوا بالتسليم والتصافح، وإذا تفرقتم فتفرقوا بالاستغفار) (الكافي، الشيخ الكليني، ج ٢، ص ١٨١).

وعن الإمام الباقر ( الله عن الإمام الباقر ( الله عن الله الله عن الله الله عن الله عن

اجعل محياك باسها: ومن اللياقات الاجتماعية التي أرشد إليها الإسلام بشكل أكيد حسن البشر، ومعنى حسن البشر أن يلاقي المسلم أخوانه بوجه مبتسم لا بوجه مكفهر مقطب الحواجب بحيث ينفر الآخرون من ملاقاته، فإنّ من يلاقي أخوانه بهذه الطريقة السيئة يضع

نفسه في موضع السخط من الله تعالى، ففي الرواية عن الإمام علي ( إلى الله يبغض المعبس في وجه إخوانه ) (ميزان الحكمة محمدي الريشهري: ج١، ص٢٦٢).

ولقد كان حسن البشر من صفات الرسول الأكرم(هي) وآل البيت(هي) ومن الروايات التي حثت على هذه الصفة الحميدة ما روي عن الرسول الأكرم(هي): (إنكم لن تسعوا الناس بأموالكم، فالقوهم بطلاقة الوجه وحسن البشر) (ميزان الحكمة: ج١، ص٢٦٢). يعرفها من ديدنه حسن البشر وقد ذكرها أهل البيت(هي) فمن اثار هذا الصفة الحسنة:

المودة: لأن حسن البشر يحمل في خلفياته نفساً طيبة ودوّدة، تحب التقرب من الاخرين، بخلاف التجهم الذي يوحي بالعدوانية، وقد ورد في الرواية عن الإمام علي ( إلى البشاشة حبالة المودة ) (ميزان الجكمة: ج١، ص٢٦٢).

يجلي القلوب: فكم من مختلفين قد أنهت خلافها البسمة الصادقة ، وأزالت الرين والحقد من قلبيها ، وهذا ما نراه كثيراً في حياتنا العملية.

يذهب بالذنوب: فقد جعل الله تعالى ثواب هذا الخلق الكريم أن يغفر ذنوب المؤمنين لأجله ، وفي الرواية عن الإمام على ( الله القيتم إخوانكم فتصافحوا، وأظهروا لهم البشاشة والبشر ، تتفرقوا وما عليكم من الأوزار قد ذهب) (ميزان الحكمة:ج١، ص٢٦٢).

# الخطاب التربوي القرآني: الحلقة الثانية.

# مفهوم الخطاب التربوي القرآني للطبيعة البشرية:

لازال الكلام في الخطاب التربوي القرآني...

ما هو مفهوم الخطاب التربوي القرآني للطبيعة البشرية؟ وكيف تتعامل التربية مع الولد في تأديبه؟ لقد بحث القرآن في الطبيعة البشرية وذلك من خلال معالجة أصل الإنسان؛ وبحدود فهم يكفي أن يكوم منطلقاً للمقررات القرآنية حول طبيعة الإنسان.

الله تعالى، وكائس مفضل على بقية الكائنات، وأنّ الخطاب القرآني بقية الكائنات، وأنّ الخطاب القرآني في الوقت ذاته قد جعل الإنسان قادراً على التمييز بين الخير والشر، وبذلك ففيه الاستعداد للخير والشر، وبذلك غرس الله تعالى الاستعداد عند الولد، وجعل عنده إرادة، والمطلوب من التربية تنميتها حتى يتمكن من الاختيار، ومن ثمّ الوصول إلى الخير والسعادة. يقول الخطاب القرآني: (وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا اللهُ مَنْ ذَمَّاهَا اللهُ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا) مَنْ زَكَّاهَا وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا)

إنّ التربية هي تزكية للأفعال، فمطلوب من تربية الولد أن تقوم على تعويده وحمله على إتيان فعل الخير والابتعاد عن عمل الشر. إن ما تتميز به الطبيعة البشرية هو قدرتها على التعلم والمعرفة، فقد زوده الله تعالى بكل أدوات هذه المدرة، ولذلك نبه المبنى القرآني المربين إلى التعامل مع الولد على أساس أنه يمتلك القدرة على التعلم والمعرفة: (اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ \* الَّذِي

عَلَّمَ بِالْقَلَمِ \* عَلَّمَ الإِنْسَانَ مَا لَمُ يَعْلَمُ) (سورة العلق:آية ٣-٥). أمّا أدوات القدرة على التعلم والمعرفة فمنها السمع والبصر والفؤاد (.. وَجَعَلَ السمع والبصر والفؤاد (.. وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْئِدَةَ لَعَلَّكُمْ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْئِدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ) (سورة النحل:آية ٧٨). لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ) (سورة النحل:آية ٨٧). بل همله مقابل ذلك مسؤولية بل همله مقابل ذلك مسؤولية عظيمة، وكلفة بتكاليف كثيرة، ورتب عليها جزاءه؛ إثابته أو ورتب عليها جزاءه؛ إثابته أو عقابه: (فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَعَمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا

وفي هذا الاتجاه تُعدعبادة الله من المهام العليا للإنسان، ومن خلاله الولد، فالمسؤولية المترتبة على الولد، ومطلوب من التربية أن تنميها في شخصه وتعوده عليها وهو غض صغير، عبادة الله وتوحيده. يقول الخطاب القرآني: (وَمَا خَلَقْتُ اللهُ وَلَوْنَ) (سورة الناريات:آية ٢٥). وللكلام تتمة إن شاء الخطاب القرآني في تأديب الولد.



لا زال الكلام في قصة قارون ... ولقد وصل قارون بعمله وطغيانه وعناده إلى الدرجة القصوى، فقد ورد في كتب التاريخ حكاية تتحدث عن قارون وتدل على منتهى الخسة وعدم الحياء! ننقلها

تعالى أمرني أن آخذ الزكاة فأبي فقال: إن موسى يريد أن يأكل أموالكم جاءكم بالصلاة وجاءكم بأشياء فاحتملتموها فتحملوه أن تعطوه أموالكم؟ قالوا: لا نحتمل، في ترى؟ فقال لهم: أرى أن أرسل إلى بغي من بغاياً بني إسرائيل فنرسلها إليه فترميه بأنه أرادها على نفسها فأرسلوا إليها فقالوا لها: نعطيك حكمك على أن تشهدي على موسى أنه فجر بك قالت: نعم. فجاء قارون إلى موسى ( الله الله عنه إسرائيل المع بني إسرائيل فأخبرهم بها أمرك ربك قال: نعم، فجمعهم فقالوا له: بم أمرك ربك ؟ قال: أمرني أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً وآن تصلوا الرحم وكذا وكذا وقد أمرني في البزاني إذا زنى وقد أحصن أن يرجم، قالوا: وإن كنت أنت؟ قال: نعم. قالوا:

فإنك قد زنيت، قال: أنا؟! فأرسلوا إلى المرأة فجاءت فقالوا: ما تشهدين على موسى؟ فقال لها موسى ( الله النه الا ما صدّقت، قالت: أما إذا نشدتني فإنهــم دعــوني وجعلــوا لي جعـــالاً على أن أقذف ف بنفسى وأنا أشهد أنك برىء وأنك رستول الله. فخر موسى ( الله عند الله عند الله عنه الموسى الله عنه الموسى الله الله عنه الموسى الله عنه الموسى الله الله عنه الموسى الله الله عنه الله عنه الموسى الله الله عنه الله على الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله ع الله إليه: ما يبكيك? قد سلطناك على الأرض فمرها فتطيعك، فرفع

رأسه فقال: خذيهم فأخذتهم إلى أعقابهم. (تفسير الميزان للسيد الطبطبائي: ج١٦، ص ٨٤).

العندات الإلهي: يقول القرآن الكريم في هذا الصدد (فَخَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الْأَرْضَ) (سورة القصص: آية ١٨). أجل حين يبلغ الطغيان والغرور وتحقير المؤمنين الأبرياء والمؤامرة ضد نبى الله أوجها، تتجلى قدرة الله تعالى وتطوى حياة الطغاة... وتدمرهم تدميرا يكون عبرة للآخرين.

مسألة (الخسف) هنا التي تعني انشقاق الأرض وابتلاع ما عليها، حدثت على مدى التاريخ عدة مرات.. إذ تتزلزل الأرض ثم تنشق وتبتلع مدينة كاملة أو علمارات سكنية داخلها، لكن هذا الخسف الذى حدث لقارون يختلف عن تلك الموارد.. هذا الخسف كان طعمته قارون وخزائنه فحسب!. يا للعجب! . ففرعون يهوي في ماء النيل!.. وقارون في أعهاق الأرض!. الماء الذي هو سر الحياة وأساسها يكون مأموراً جلاك فرعون.

والأرض التي هي مهاد الاطمئنان والدعـة تنقلب قـبراً لقـارون وأتباعه! ومن البديهي أن قارون لم يكن لوحده في ذلك البيت فقد كان معه أعواته وندماءه ومن أعانه على ظلمه وطغيانه، وهكذا توغلوا في أعهاق الأرض جميعاً. ﴿فُكَ إِنَّ لَـهُ مِن فِئَةٍ يَنصُرُونَـهُ مِن دُونِ اللهِ وَمَا كَانَ مِنَ المنتَصِرينَ ﴾ (سورة القصص: آية ٨١)، فلم يخلصه أصدقاؤه، ولا الذين كانوا يحملون أمتعته ولا أمواله ولا أي أحد من عــذاب الله، ومـضى قــارون وأموالــه

ومن معه في قعر الأرض!

### لولا أن منّ الله علينا لخسف بنا:

القرآن الكريم يحكى عن التبدل العجيب لأولئك الذين كانوا يتفرجون على استعراض قارون بالأمس ويقولون: يا ليت لنا مثل ما أوتى لقارون، وما شابه ذلك! . وإذا هم اليوم يقولون: واها له، فإن الرزق بيدِ الله ﴿ وَأَصْبَحَ الَّذِينَ تَمَنِّوْا مَكَانَهُ بِالْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيْكَأَنَّ اللهُ يَبْسُطُ الْـرِّزْقَ لِكِنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقَدِرُ ... ﴾ (سورة القصص: آية ٨٢). لقد ثبت عندنا اليوم أن ليس لأحد شيء من عنده! فكل ما هو موجود فمن الله، فلا عطاؤه دليل على رضاه عن العبد، ولا منعه دليل على تفاهة عبده عنده!. فالله تعالى يمتحن بهذه الأموال والشروة عبادا أُفراداً وأقواماً، ويكشف سريرتهم ونياتهم. ثم أخلوا يفكرون في ما لو أجيب دعاؤهم الذي كآنوا يصرون عليه، وأعطاهم الله هذا المال، ثم هووا كما هوي قارون، فهاذا يكون قد نفعهم المال؟ لذلك شبكروا إلله على هيذه النعمية وقالوا: ﴿لَوْلَا أَن مَّنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيْكَأَنُّـهُ لَا يُفْلِـحُ الْكَافِرُونَ ﴿ سُورة القصص: آيـة ٨٢).

فالآن نرى الحقيقة بأعيننا، وعاقبة الغرور والغفلة ونهاية الكفر والشهوة!. ونعرف أن أمثال هذه الحياة الشرة للقلوب بمظاهرها الخداعة، ما أوحشها! وما أسوأ عاقبتها!.

ويتضح من الجملة الأخبرة في هذه القصة (ضمناً) أن قارون المغرور مات كافراً غير مؤمن، بالرغم من أنه كان يعد عارف بالتوراة قارئاً لها، وعالماً من بني إسرائيل ومن أقارب موسى.



# لولا أن منّ الله علينا لخسف بنا:

# لزوم عدم تحقير المؤمن...

العالم المتقي «الشيخ محمد باقر» قال: كنت دوماً وبعد الانتهاء من صلاة الجهاعة أصافح المصلين عن يميني وشهالي، وعندما كنت أصلي الجهاعة خلف «الميرزا الشيرازي» أعلى الله مقامه، في مدينة سامراء صادف أن كان عن يميني رجل جليل من أهل العلم فصافحته، وكان عن شهالي رجل قروي فاستصغرته ولم أصافحه،

ثم ندمت مباشرة على تصرفي الخاطئ، وقلت في نفسي: لعل الشخص الذي لا شأن له في نظري يكون شخصاً مقرباً من الله، وعزيزاً عنده، فالتفت فوراً وصافحته بأدب واحترام، فشممت منه رائحة مسك عجيبة، ليست كروائح الدنيا، وابتهجت وسررت كثيراً، ومن باب الاحتياط سألته: هل معك مسك؟.. قال: كلا، لم يكن عندي مسك في أي وقت.. فاستيقنت أنها من الروائح الروحانية والمعنوية، وأنه رجل جليل القدر وروحاني.. ومنذ ذلك اليوم صممت أن لا أحقر ولا أستخف بمؤمن أبداً.

فكم نحنُ اليوم نعيشُ أزمة الإحترام للمؤمنين!

وفي هذا الصدد نذكر جملة من الروايات: عن رسول الله ( الله عن المن استذل مؤمنا أو مؤمنة ، أو حقّره لفقره أو قلة ذات يده شهره الله تعالى يوم القيامة ثم يفضحه ) (بحار الأنوار للمجلسي: ج٧٧، ص٤٤).

عن معلى بن خنيس قال: سمعت أبا عبد الله ( الله عبد الله والله الله الله تبارك وتعالى يقول: من أهان لي وليا فقد أرصد لمحاربتي: وأنا أسرع شيئ إلى نصرة أوليائي) (وسائل الشيعة للعاملي:ج١٢، ١٥٠٠).

وعن الإمام الصادق، عن آبائه (ه) عن رسول الله (ه) - في حديث المناهي - قال: (..ومن استخف بفقير مسلم فقد استخف بحق الله، والله يستخف به يوم القيامة إلا أن يتوب) (وسائل الشيعة:ج١٢، ص٢٦٦).



قام أستاذ جامعي في قسم إدارة الأعمال بإلقاء محاضرة عن أهمية تنظيم وإدارة الوقت حيث عرض مثالا حيا أمام الطلبة لتصل الفكرة لهم.

كان المثال عبارة عن اختبار قصير، فقد وضع الأستاذ دلوا على طاولة ثم أحضر عددا من الصخور الكبيرة وقام بوضعها في الدلو بعناية، واحدة تلو الأخرى، وعندما امتلأ الدلو سأل الطلاب: هل هذا الدلو ممتلىء؟

قال بعض الطلاب: نعم.

فقال لهم: أنتم متأكدون؟

ثم سحب كيسا مليئا بالحصيات الصغيرة من تحت الطاولة وقام بوضع هذه الحصيات في الدلو حتى امتلأت الفراغات الموجودة بين الصخور الكبيرة ....

ثم سأل مرة أخرى: هل هذا الدلو ممتلع؟

فأجاب أحدهم: ربها لا...

استحسن الأستاذ إجابة الطالب وقام بإخراج كيس من الرمل ثم سكبه في الدلو حتى امتلأت جميع الفراغات الموجودة بين الصخور.. وسأل مرة أخرى: هل امتلأ الدلو الآن؟ فكانت إجابة جميع الطلاب بالنفي.

بعد ذلك أحضر الأستاذ إناء مليئا بالماء وسكبه في الدلو حتى امتلاً.

وسألهم: ما هي الفكرة من هذه التجربة في اعتقادكم؟

أجاب أحد الطلبة بحماس: انه مهما كان جدول المرء مليئا بالأعمال، فإنه يستطيع عمل المزيد والمزيد بالجد والاجتهاد.

أجابه الأستاذ: صدقت...

ولكن ليس ذلك هو السبب الرئيسي...

فهذا المثال يعلمنا أنه لولم نضع الصخور الكبيرة أولا، ما كان بإمكاننا وضعها أبدا.

ثم قال: قد يتساءل البعض وما هي الصخور الكبيرة؟

إنها هدفك في هذه الحياة أو مشروع تريد تحقيقه كتعليمك وطموحك وإسعاد من تحب أو أي شيء يمثل أهمية في حياتك. تذكروا دائها أن تضعوا الصخور الكبيرة أولا... وإلا فلن يمكنكم وضعها أبدا...

> فلنسأل أنفسنا دائم ... ما هي الصخور الكبيرة أي الأهداف الكبيرة في حياتنا؟ ولنبدأ بوضعها وترتيبها....



